
נח

NOACH

LIKKUTEI SICHOS, VOLUME 1, P. *****

I N S I G H T S  I N T O  T H E  W E E K L Y  P A R S H A  

B Y  T H E  L U B A V I T C H E R  R E B B E

NOACH  נח
VOLUME 1, P. 4–15

NEW





Dedicated to

Emmanuel (Mendel) 
Karp 

1905 - 1989 
son of Bernard (Berl) and Rose (Rezele)

•

Manny Karp was born in the United States, 
in 1905. His first language was Yiddish. 

Losing his mother to the Spanish Flu shaped 
his resilience and commitment to helping 
others, ultimately leading to a career as a 

guidance counselor in Philadelphia public 
schools. He also served many years as the 
director of Camp Akiba in the Poconos. 

Karp’s legacy is characterized by his optimism 
and unwavering dedication to learning and 
mentorship. Emmanuel Karp died in 1989.



פרשת חנ א   |   לקוטי שיחות 4

Introduction

In chassidic lore, certain gems of wisdom and inspiration have been passed down generation 
after generation. Each Rebbe has reviewed the insight shared by his predecessors and added 
his own understanding, adapting the ideas to the mindset of his time and setting.

The sichah to follow contains two of these jewels:

a) The Alter Rebbe’s interpretation1 of the verse,2 “Abundant waters cannot quench the love.” 
In Torah Or, the Alter Rebbe interprets the verse as teaching that “the many waters,” the worries 
and challenges a person faces in earning his livelihood, “cannot quench” the fiery love for G-d 
that burns in the heart of every Jew.

b) The Baal Shem Tov’s interpretation3 of the command,4 “Enter the ark.” Teivah, the Hebrew 
word for “ark,” also means “word.” The Baal Shem Tov taught that a person must “enter” – put 
himself into and be encompassed by – the words of Torah study and prayer he recites. In this 
way, he can rest assured that he will not be inundated and swept away by the deluge of challenges 
and struggles with which G-d presents him.

The Rebbe weaves together these two teachings and presents them in a manner that provides 
guidance for a person to apply in his everyday experience.

Noach I  |  חנ א
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Bereishis, 5717 (1956)

1. Torah Or, p. 8c ff.

2. Shir HaShirim 8:7.

3. See Kesser Shem Tov, Kehot Edi-
tion, Hosafos, sec. 9 (p. 283), and the 

sources cited there.

4. Bereishis 7:1.



PAR SHAS Noach I  |   R iding the Crest of the Flood5

ווֶֶערְְט  נֹֹחַַ  ת  ַ רְְשַׁ� ַ פַּ� אוֹֹר  וֹֹּתּרָָה   אִִין  א. 
ל אִִיז גֶֶעווֶֶען  ּוּּ דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט, אַַז דֶֶער מַַבּ
טְְׁרָָאף, נָָאר אוֹֹיךְְ אַַן עִִנְְיָָן   נִִיט נָָאר אַַ שְׁ�
ל  ּוּּ מַַבּ דֶֶער   – נְְּוּקג(,  )רֵֵיינִִי טַַהֲֲרָָה  ן  ּוּפ
הָָאט מְְטַַהֵֵר גֶֶעווֶֶען דִִי ווֶֶעלְְט, ווֶֶעלְְכֶֶע 
מְְּוּרֵֵיינֶֶע.  א אַַן  גֶֶעווֶֶען  ל  ּוּּ מַַבּ פַַארְְן  אִִיז 
ל גֶֶעווֶֶען 40  ּוּּ ן דֶֶערְְפַַאר אִִיז דֶֶער מַַבּ אּוּ
ן מִִקְְוֶֶה.  טֶֶעג – אַַנְְטְְקֶֶעגְְן דִִי 40 סְְאָָה ּוּפ
פְְּוּרן  אָָנְְגֶֶע ל  ּוּּ מַַבּ דֶֶער  ווֶֶערְְט  דֶֶערְְפַַאר 

חַַ(ב. חָָּוּרא )נַַחַַת ּוּר “מֵֵי נֹֹחַַ”א – נַַיְְחָָא דְְ

אִִין  דָָארְְט  ווֶֶערְְט   – ע  זֶֶעלְְבֶּ�ֶ דָָאס 
וֹֹּתּרָָה אוֹֹר אוֹֹיסְְפִִירְְלֶֶעךְְ דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט – 
ן  ן טִִרְְוֹֹדת ּוּפ וֹֹּנּגֵֵעַַ דַַאֲֲוֹֹגת אּוּ  אִִיז אוֹֹיךְְ בַּ�ַ
פְְּוּרן “מַַיִִם  רְְנָָסָָה, ווֶֶעלְְכֶֶע ווֶֶערְְן אָָנְְגֶֶע ַ פַּ�
וׁוֶֶענְְקֶֶען   שְׁ� וַַואסֶֶערְְן(,  )פִִיל  ים”  רַַבִּ�ִ
עִִנְְיָָנִִים  דִִי  ן  ׁ מֶֶענְְטשְׁ� יְְּים  בַּ� אַַרָָאּפּ  זֵֵיי 
וֹֹּפּעֵֵל’ן   ן  אּוּ זַַיְְין,  נִִיט  דַַארְְפְְן  ווֶֶעלְְכֶֶע 

חָָּוּרא”. דֶֶערְְמִִיט אוֹֹיךְְ אַַ “נַַיְְחָָא דְְ

דֶֶער  ווֶֶעגְְן  נְְּוּרג  דֶֶערְְקְְלֶֶע דִִי  ב. 
ל  ּוּּ מַַבּ רְְנָָסָָה,  ַ פַּ� דַַאֲֲוֹֹגת  ן  ׁ צְְוִִוישְׁ� ת  יְְיּוּכ ַ שַׁ�

ן מִִקְְוֶֶה – אִִיז אַַזוֹֹי: אּוּ

ן מִִקְְוֶֶה ת'דִִיקֶֶער עִִנְְיָָן ּוּפ ּוּּיּ נִִימִִ ְ  דֶֶער פְּ�
"םג  רַַמְְבַּ�ַ דֶֶער  וִִוי  אַַזוֹֹי  ל",  ּוּּטּ י "בִּ�ִ אִִיז 

A New Look at a Well-Known Story

1. In Torah Or,1 the Alter Rebbe explains that 
the Flood was not merely a punishment but also 
a process of purification. Prior to the Flood, the 
world had been sullied by strife, corruption, and 
violence, and the Flood cleansed and purified it. 
Therefore, the waters of the Flood inundated the 
earth for 40 days, corresponding to the 40 seah2 
required for a mikveh. For this reason, the waters 
of the Flood are referred to as “the waters of No-
ach,”3 for in Hebrew, the name Noach connotes 
tranquility and satisfaction.

In the above source, the Alter Rebbe associates 
the waters of the Flood with the “abundant wa-
ters,”4 the worries and challenges a person faces 
in earning his livelihood. Ultimately, these “abun-
dant waters” cleanse a person of his undesirable 
traits, enabling him to attain tranquility and 
contentment.

Going Beyond Self

2. The parallel between the worries and chal-
lenges a person faces in earning his livelihood, the 
Flood, and a mikveh can be explained as follows: 
The inner purpose of immersion in a mikveh is for 
a person to engender bittul within himself. Thus, 
Rambam5 describes how one should “immerse 

1. Torah Or, p. 8c ff. 

2. A seah is a Talmudic measure of 
volume, equivalent to 8.3 liters (ap-
proximately 2.2 gallons) in modern 
measure according to Shiurei Torah. It 

should be noted that when calculating 
the 40 seah of water used for a mikveh, 
many authorities are stringent and 
use significantly larger measures.

3. Yeshayahu 54:9.

4. Cf. Shir HaShirim 8:7, “Abundant 
waters cannot quench the love.”

5. Hilchos Mikvaos 11:12.

Riding the Crest  
of the Flood



פרשת חנ א   |   לקוטי שיחות 6

הוֹֹר" )עֶֶר  ָ עַַת הַַטָּ� מֵֵי הַַדַּ�ַ וֹֹּל בְּ�ְ טְְבּ יִּ�ִ ֶ ט "שֶׁ� רַַיְְיבְּ�ְ ְ שְׁ�
ן רֵֵיינֶֶעם  זָָאל זִִיךְְ טוֹֹבֵֵל זַַיְְין אִִין דִִי וַַואסֶֶערְְן ּוּפ
הַַאלְְטְְן  מִִקְְוֶֶה  אַַ  דַַארְְף  ער  דֶֶערִִיבֶּ�ֶ עַַת(.  דַּ�ַ
מָָאס  דִִי  אִִיז  דָָאס  וָָואס  סְְאָָה,  פֶֶערְְצִִיק 
וָָואס  הֵֵייסְְט  דָָאס  הֶֶן"ד,  בָּ�ָ וֹֹפּוּּגּ עוֹֹלֶֶה    ל  כָּ�ָ ֶ "שֶׁ�
לֶֶעכְְן  ְ מֶֶענְְטשְׁ� גַַאנְְצְְן  דֶֶעם  ם  אַַּוּר נֶֶעמֶֶען  זֵֵיי 
ע  זֶֶעלְְבֶּ�ֶ דִִי  אִִיז  "טְְבִִילָָה"  ן  אּוּ ער,  ֶ קֶֶערְְפֶּ�
יטְְל"ה, דָָאס הֵֵייסְְט אַַז דֶֶער  וֹֹּיּת וִִוי "הַַבִּ�ִ אוֹֹתִִ
ִיךְ  אִ זַַיְְין  ן  ּוּפ אַַוֹֹריס  גֵֵייט  עֶֶר  וָָואס  ל  ּוּּטּ י בִּ�ִ
נְְּוּּג(, אַַז   ה )דֶֶערְְהוֹֹיבּ וֹֹּפּעֵֵל'ט אִִין אִִים אַַן עֲֲלִִיָּ�ָ

ה. ָ � שָּּׁוּד� לִִי ּוּצ קְְ עֶֶר ווֶֶערְְט אַַ כְּ�ְ

נָָּוּה וָָואס מֶֶען   דָָאס אִִיז אוֹֹיךְְ דִִי אֱֱמֶֶת’עֶֶ כַּ�ַ
רְְנָָסָָה. כָָאטׁשׁ  ַ ן דַַאֲֲוֹֹגת הַַפַּ� ְ גִִיט דֶֶעם מֶֶענְְטשְׁ�
ט אִִים צַַיְְיטְְוַַויְְילִִיק,  ְ ן צֶֶעמִִישְׁ� טֶֶׁערְְט אּוּ  עֶֶס שְׁ�
יי  בַּ�ַ רָָאכְְן  צֶֶעבְּ�ְ דֶֶעם  רְְךְְ  ּוּד ער  אָָבֶּ�ֶ עֶֶר  ווֶֶערְְט 
ן זַַיְְין אֵֵייגֶֶענֶֶעם אִִיךְְ –  ן גֵֵייט אַַוֹֹריס ּוּפ זִִיךְְ אּוּ

ה. ָ � שָּּׁוּד� לִִי ּוּצ קְְ רְְךְְ דֶֶעם ווֶֶערְְט עֶֶר אַַ כְּ�ְ ן ּוּד אּוּ

אִִיז  נָָּוּה   כַּ�ַ אֱֱמֶֶת’עֶֶ  דִִי  אַַז  אלְְד  וִִויבַּ�ַ אִִיז  ג. 
נָָאר  לוֹֹם,  ָ וְְשָׁ� חַַס  טְְרָָאפְְן  ְ אשְׁ� בַּ�ַ ּוּצ  אִִים  נִִיט 
ן  רֵֵיינִִיקְְן ּוּפ ְ ן אָָפְּ� ווֶֶענְְקֶֶען אּוּ ְ שְּׁוּצ�  ְ כְְדֵֵי אַַרָָאפְּ� בִּ�ִ
טֵֵׁייט   מֵֵילָָא פַַארְְשְׁ� טֶֶּוּגע זַַאכְְן – בְּ�ְ אִִים דִִי נִִיט־
גֶֶעטָָאן ווֶֶערְְן אוֹֹיךְְ אִִין  ְ זִִיךְְ, אַַז דָָאס קֶֶען אָָפְּ�
עֶֶר  ווֶֶעט  רֶֶגַַע  אֵֵיין  אִִין  אוֹֹיבּּ   – ט  מִִיּוּנ אֵֵיין 
ן  אּוּ ן,  דֶֶערְְּוּפ נִִימִִית  ְ פְּ� נָָּוּה   כַּ�ַ דִִי  אַַוֹֹריסְְנֶֶעמֶֶען 
דַַארְְף  עִִנְְיָָן  דֶֶער  וָָואס  דָָאס  זִִיךְְ  יי  בַּ�ַ וֹֹּפּעֵֵל’ן 
אַַלֵֵיין  דֶֶערְְמִִיט  וֹֹׁשׁין   עֶֶר  אִִיז   – אוֹֹיפְְטָָאן 
יי אִִים ווֶֶערְְן דֶֶער  וֹֹׁשׁין בַּ�ַ ן עֶֶס קֶֶען  יוֹֹצֵֵא, אּוּ

ת. ּוּּיּ חְְּוּרנִִ ת סַַיי אִִין  ּוּּיּ מִִׁ  שְּׁ� “נַַיְְחָָא” סַַיי אִִין גַּ�

)משיחת ש״פ בראשית תשי״ג(

himself in the waters of pure knowledge.” 
To enable this, the volume of a mikveh must 
be 40 seah, i.e., a sufficient amount of wa-
ter “to encompass one’s entire body.”6 The 
Hebrew word tevilah (ה י�לָ �בִ  ”,immersion“ ,(�טְ
contains the same letters as the word ל י�טְ ��בִּ  ,�הַ
bittul.7 Through immersion in a mikveh, a per-
son cultivates an attitude of bittul that takes 
him beyond his self-concern, elevating him 
and transforming him into a medium for 
holiness.

This is also the true purpose why a person 
is destined from Above to confront financial 
worries. Even though they may temporari-
ly upset and confound him, causing him to 
be crestfallen, ultimately they will break his 
egocentricity and motivate him to step out of 
his self-concern. Through this process he be-
comes a medium for holiness.

No Need for Delay

3. Since the ultimate intent of the financial 
pressures a person experiences is not, to pun-
ish him, Heaven forbid, but to wash away and 
cleanse him of undesirable traits, his personal 
process of purification need not be a lengthy 
one; it can be accomplished in a brief mo-
ment. Once a person grasps the inner Divine 
intent in having been sent the particular chal-
lenges confronting him and works to bring 
about the inner changes these challenges re-
quire him to undergo, this alone will suffice. 
He can then immediately proceed to attain a 
state of tranquility and contentment in both 
material and spiritual matters.

6. Chagigah 11a.

7. Siddur im Dach, Kavanas Ha-
Mikveh.



PAR SHAS Noach I  |   R iding the Crest of the Flood7

וַַואסֶֶערְְן(  ייזֶֶע  )בֵּ�ֵ וֹֹדּנִִים”  הַַזֵּ� “מַַיִִם  דִִי  ד. 
צְְוֵֵויי  אִִין  אַַיְְינְְגֶֶעטֵֵיילְְט  ווֶֶערְְן  ל  ּוּּ מַַבּ ן  ּוּפ
מַַיִִם.  ָ � הַַשָּׁ� וֹֹּת  בּ ב.אֲֲ ּוּר ה,  רַַבָּ�ָ הוֹֹם  א.תְּ �ְ טֵֵיילְְן: 
טִִירְְוֹֹדת  לֶֶׁעכֶֶע   מֶֶענְְטשְׁ� דִִי  ווֶֶערְְן  אוֹֹיךְְ  אַַזוֹֹי 
דִִי  אוֹֹיף  אַַיְְינְְגֶֶעטֵֵיילְְט  נְְּוּרגֶֶען  טֶֶׁע  שְׁ� ן  אּוּ

ע צְְוֵֵויי טֵֵיילְְן: זֶֶעלְְבֶּ�ֶ

נְְּוּרט(  גְְ ְ אָָפְּ� גְְוֹֹריסֶֶער  )אַַ  ה"  רַַבָּ�ָ הוֹֹם  "תְּ�ְ
ת'דִִיקֶֶע,  ּוּּיּ מִִ ְ שְׁ� גַּ�ַ ן  ּוּפ טִִרְְוֹֹדת  דִִי  מֵֵיינְְט 
ן אַַזוֹֹי  רְְנָָסָָה אּוּ ַ נִִידֶֶערִִיקֶֶע עִִנְְיָָנִִים, טִִרְְוֹֹדת הַַפַּ�
טִִרְְוֹֹדת  מֵֵיינְְט  מַַיִִם"  ָ � הַַשָּׁ� וֹֹּת  בּ "אֲֲּוּר וַַויְְיטֶֶער. 
ע 

ֶ

יכֶ

ֹ

הוֹ ת'דִִיקֶֶע,  ּוּּיּ חְְּוּרנִִ  ן  ּוּפ מֶֶּוּקען   ווֶֶעלְְכֶֶע 
וֹֹּדּמֶֶה,  רִִּוּּית וְְכַַ  ת צִִיבּ עִִנְְיָָנִִים, אַַזוֹֹי וִִוי עַַסְְקָָּוּנ
ּוּצ  ן  ְ מֶֶענְְטשְׁ� דֶֶעם  ער  אָָבֶּ�ֶ טֶֶערְְן  ְ שְׁ� ווֶֶעלְְכֶֶע 

ים זַַיְְין מִִצְְוֹֹות. ן מְְקַַיֵּ�ֵ לֶֶערְְנֶֶען אּוּ

ת  אֱֱמֶֶת טַַאקֶֶע, מֶֶען דַַארְְף טָָאן אִִין עַַסְְקָָּוּנ
טֶֶערְְן  ְ שְׁ� נִִיט  דַַארְְף  דָָאס  ער  אָָבֶּ�ֶ רִִּוּּית,   צִִיבּ
מִִצְְוֹֹות.  זַַיְְין  ים  מְְקַַיֵּ�ֵ ן  אּוּ וֹֹּתּרָָה   לֶֶערְְנֶֶען  ּוּצ 
רְְךְְ  ּוּד אַַז  אִִיז,  מִִצְְוֹֹות  ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  ם  וָָואּוּר
אֱֱלֹקֵֵֹיכֶֶם  ד'  בַּ�ַ בֵֵקִִים  הַַדְּ�ְ ם  "וְְאַַתֶּ�ֶ ווֶֶערְְט  זֵֵיי 
דֶֶעם  ינְְדְְן  פַַארְְבִּ�ִ זֵֵיי   – וֹֹּיּם"ו  הַַ כֶֶם  לְּ�ְ כֻּ�ֻ ים  חַַיִּ�ִ
ים דִִי מִִצְְוָָה מִִיט  ן ווֶֶעלְְכֶֶער אִִיז מְְקַַיֵּ�ֵ ְ מֶֶענְְטשְׁ�
ווֶֶערְְט  דֶֶעם  רְְךְְ  ּוּד ן  אּוּ טןז,  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹיבֶּ�ֶ דֶֶעם 
ער אוֹֹיבּּ  ת. אָָבֶּ�ֶ ּוּּיּ ךְְ ּוּצ אִִים גֶֶ־טְְלֶֶעכֶֶע חַַ ָ נִִמְְשָׁ�
דֶֶער  אִִיז  וָָואס  אִִיז   – דֶֶעם  אִִין  פֶֶעלְְט  עֶֶס 
ן זַַיְְין פַַארְְנֶֶעמֶֶען זִִיךְְ אִִין דִִי אַַלֶֶע  אוֹֹיפְְטּוּ ּוּפ
עֶֶס  וָָואס  דָָאס  נִִיט  ט  טּוּ עֶֶר  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ זַַאכְְן, 

ךְְ. לְְּוּׁשׁחָָן עָָּוּר  טֵֵייט אִִין  ְ שְׁ�

אִִיז  עֶֶר  אַַז  טַַעֲֲנֶֶה'ט,  עֶֶר  וָָואס  דָָאס 
מִִיט   – מַַיִִם"  ָ � הַַשָּׁ� וֹֹּת  בּ "אֲֲּוּר מִִיט  מֶֶּוּנען  פַַארְְ
דִִי  ת.  טָָעּוּ אַַ  אִִיז   – עִִנְְיָָנִִים  ת'דִִיקֶֶע  ּוּּיּ חְְּוּרנִִ
הָָאֱֱלֹקִִֹית  נֶֶפֶֶׁשׁ  ן  ּוּפ נִִיט  מְְּוּקט   טַַעֲֲנָָה  דָָאזִִיקֶֶע 
עסְְטֶֶע רַַאְְיָָה אוֹֹיף  הֲֲמִִית. דִִי בֶּ�ֶ ן נֶֶפֶֶׁשׁ הַַבַּ�ַ נָָאר ּוּפ
טֶֶער ּוּצ  ְ אלְְד אַַז דָָאס אִִיז אַַ שְׁ� דֶֶעם אִִיז, אַַז וִִויבַּ�ַ

Two Types of Distractions

4. The “raging waters”8 of the Flood origi-
nated in two sources: “the awesome depths of 
the earth” and “the portals of heaven.”9 Simi-
larly, the factors that confront a person with 
difficulties and challenges are also divided 
into these same two categories: a) “the awe-
some depths of the earth” – challenges of a 
material nature; for example, worries about 
his livelihood and the like; and b) “the portals 
of heaven” – difficulties stemming from lofty 
spiritual concerns; for example, involvement 
in communal affairs and the like, which can 
present obstacles that impede one from study-
ing the Torah and observing the mitzvos.

True, involvement in communal affairs is 
necessary, but such involvement should not 
be allowed to conflict with one’s Torah study 
or the observance of mitzvos. For studying 
the Torah and performing its mitzvos en-
able a person to establish a bond with G-d;10 
through that bond, G-dly energy and vitality 
are drawn down to the person, as reflected by 
the verse,11 “You who cling to G-d are all alive 
today.” If, however, that connection is lacking 
and a person fails to carry out that which the 
Shulchan Aruch requires of him, of what val-
ue are all the praiseworthy activities in which 
he is involved?

His rationalization – that he is occupied 
with “the portals of heaven,” lofty spiritual 
pursuits – is erroneous. Such a rationaliza-
tion does not originate in the G-dly soul but 
rather in the animal soul. The clearest proof 
of this is that it poses a hindrance to the study 

8. Cf. Tehillim 124:5.

9. Bereishis 7:11.

10. Tanya, chs. 23 and 46. See also 
Likkutei Torah, Vayikra, p. 45c; 

Igros Kodesh of the Rebbe Rayatz, 
Vol. 10, p. 369ff.; Likkutei Sichos, 
Vol. 7, p. 30ff.

11. Devarim 4:4.

12. Bereishis 7:1. See Torah Or, p. 9a.



פרשת חנ א   |   לקוטי שיחות 8

13. See Kesser Shem Tov, Kehot 
Edition, Hosafos, sec. 9 (p. 283), and 
the sources cited there.

14. Cf. Bereishis 6:9.

15. Seder Hayom; the Alter Rebbe’s 
Shulchan Aruch, Mahadura Basra 

1:6.

צְְוֹֹות לוֹֹיטְְן  ִ ם הַַמִּ� ּוּּיּ ן קִִ וֹֹּתּרָָה אּוּ דּוּּמּ הַַ  לִִי
ךְְ – אִִיז דָָאס זִִיכֶֶער  לְְּוּׁשׁחָָן עָָּוּר  ן  דִִין ּוּפ

ה. ָ � שָּּׁוּד� ן קְְ ךְְ ּוּפ ֶ אַַן עִִנְְיָָן וָָואס אִִיז הֵֵיפֶּ�

ן  ּוּפ ךְְ  ֶ הֵֵיפֶּ� אִִיז  עֶֶס  אַַז  אלְְד  וִִויבַּ�ַ ן  אּוּ
דָָאךְְ  אִִיז  עֶֶר  כָָאטׁשׁ  אִִיז  ה,  ָ � שָּּׁוּד� קְְ
וֹֹּת  בּ אֲֲ“ּוּר מִִיט  מֶֶּוּנען  פַַארְְ דֶֶערְְוַַויְְיל 
גֵֵייט  וֹֹסף  ל  כָּ�ָ וֹֹסף  ער  אָָבֶּ�ֶ מַַיִִם”,  ָ � הַַשָּׁ�
ן  אּוּ נִִידֶֶערִִיקֶֶער  לִִצְְלָָן  רַַחֲֲמָָנָָא  עֶֶר 
וֹֹּת  בּ אֲֲ“ּוּר ן  ּוּפ אַַז  יז  בִּ�ִ נִִידֶֶערִִיקֶֶער, 

ה”. הוֹֹם רַַבָּ�ָ מַַיִִם” ווֶֶערְְט “תְּ�ְ ָ � הַַשָּׁ�

)דִִי  ל  ּוּּ בּ ַ הַַמַּ� מֵֵי  דִִי  ּוּצ  עֵֵצָָה  דִִי  ה. 
הוֹֹם  ן תְּ�ְ ל(, – סַַיי ּוּפ ּוּּ ן מַַבּ וַַואסֶֶערְְן ּוּפ
מַַיִִם – אִִיז  ָ � וֹֹּת הַַשָּׁ� בּ ן אֲֲּוּר ן סַַיי ּוּפ ה אּוּ רַַבָּ�ָ
ם אַַרַַיְְין אִִין דֶֶער  בָָה”ח )ּוּק ּא אֶֶל הַַתֵּ�ֵ “בּ
עַַל  בַּ�ַ דֶֶער  ט  ׁ טַַיְְיטשְׁ�  – בָָה”  “תֵּ�ֵ בָָה(.  תֵּ�ֵ
יוֹֹבת )ווֶֶערְְטֶֶער(  ם טוֹֹב – מֵֵיינְְט דִִי תֵּ�ֵ ֵ שֵׁ�
מֶֶּוּקען  אַַרַַיְְינְְ ה.  פִִלָּ�ָ תְּ�ְ ן  אּוּ וֹֹּתּרָָה   ן  ּוּפ
דַַארְְף  מֶֶען  אַַז  מֵֵיינְְט,  בָָה”  “תֵּ�ֵ אִִין 
ן  וֹֹּתּרָָה אּוּ ן  וֹֹּיּת ּוּפ אַַרַַיְְינְְגֵֵיין אִִין דִִי אוֹֹתִִ
זֵֵיי,  ן  ּוּפ מְְּוּרגֶֶערִִינְְגְְלְְט  אַַ זַַיְְין   – ה  פִִלָּ�ָ תְּ�ְ
וָָואס דֶֶעמָָאלְְט אִִיז זִִיכֶֶער אַַז קֵֵיין זַַאךְְ 
ן דֶֶער  ט פַַארְְפְְלֵֵייצְְן, אּוּ ׁ ווֶֶעט אִִים נִִישְׁ�
בַַיִִת  נֵֵי  בְּ�ְ זַַיְְינֶֶע  מִִיט  יק”  צַַדִּ�ִ אִִיׁשׁ  “נֹֹחַַ 

ן גַַאנְְץ. לַַיְְיבְּ�ְ ווֶֶעלְְן בְּ�ְ

אַַז  וֹֹּיּם,  הַַ סֵֵדֶֶר  דֶֶער  אִִיז  דֶֶערְְפַַאר 
לָָאף, ְ ן שְׁ� טֵֵייט אוֹֹיף ּוּפ ְ אלְְד וִִוי מֶֶען שְׁ�  בַּ�ַ

אִִין  אַַרַַיְְין  נָָאךְְ  גֵֵייט  מֶֶען  אֵֵיידֶֶער 
 – וֹֹדנִִים"  הַַזֵּ�ֵ "מַַיִִם  דִִי  אִִין   – ווֶֶעלְְט 
"וֹֹמדֶֶה  זַַאךְְ  טֶֶע  ְ עֶֶרְְשְׁ� דִִי  מֶֶען  זָָאגְְט 
מָָתִִי"ט.  ְ י נִִשְׁ� הֶֶחֱֱזַַרְְתָּ�ָ בִּ�ִ ֶ אֲֲנִִי לְְפָָנֶֶיךָָ וכ' שֶׁ�
זַַיְְין  ן  ּוּפ ן  לֶֶעבְּ�ְ דָָאס  אַַז  וֹֹמדֶֶה  אִִיז  עֶֶר 
טְְן.  ְ ערְְשְׁ� ן דֶֶעם אוֹֹיבֶּ�ֶ מָָה אִִיז נָָאר ּוּפ ָ נְְשָׁ�
ן  אּוּ חַַר  ַ � הַַשַּׁ� רְְוֹֹכת  בִּ�ִ עֶֶר  זָָאגְְט  דֶֶערְְנָָאךְְ 

of the Torah and the observance of the mitzvos as 
prescribed by the Shulchan Aruch. Obviously, this 
is a state of affairs that is not something holy, but 
the polar opposite.

Since his involvement does not stem from holi-
ness – even though the matters themselves concern 
“the portals of heaven” – it will lead him progres-
sively lower, until the point that he finds that he has 
descended from the heights of “the portals of heav-
en” to “the awesome depths of the earth,” and he is 
steeped in base, materialistic concerns.

The Baal Shem Tov’s Advice

5. The advice suggested by the Torah for a person 
to protect himself from being engulfed by the wa-
ters of the Flood – both from those floodwaters that 
originate in “the awesome depths of the earth” and 
from those that originate in “the portals of heaven” 
– is to “enter the ark.”12 The Baal Shem Tov13 inter-
prets the word ark, teivah, which in Hebrew also 
means “word,” as referring to the teivos, the “words” 
of Torah study and prayer. A person must “enter” 
the words of Torah study and prayer and be encom-
passed by them. He can then rest assured that he 
will not be inundated and swept away by the “raging 
waters”; that even under the direst of circumstances, 
“Noach, the righteous man”14 and the members of 
his household will remain sound and intact.

Therefore, as the day begins, immediately upon 
awakening from sleep and prior to embarking 
on his daily mundane activities with their atten-
dant “raging waters,” he declares, “I thankfully 
acknowledge You… for You have restored my 
soul within me.”15 With these words he recognizes 
that the vitality of his soul comes solely from G-d. 
Afterwards, he recites the morning blessings, 



PAR SHAS Noach I  |   R iding the Crest of the Flood9

16. Tamid 32a.

17. Tanya, ch. 43; Likkutei Torah, 
Bamidbar, p. 26d.

18. Zohar, Vol. I, p. 199b, Vol. II, 
p. 62b.

יֶֶעדְְן  אוֹֹיף  טְְן  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹיבֶּ�ֶ דֶֶעם  דַַאנְְקְְט 
ן  אּוּ ים  ִ מִּּוּר� עֲֲ יׁשׁ  מַַלְְבִּ�ִ נְְּוּדֶֶער:  אז בַּ�ַ רַַט  ְ פְּ�
אִִין  דָָאךְְ  הָָאט  עֶֶר  כָָאטׁשׁ  וַַויְְיטֶֶער.  אַַזוֹֹי 
טָָּוּצאן, אִִיז וָָואס מֵֵיינְְט דִִי  גּוּ וָָואס אָָנְְ פְְל
ן אַַזוֹֹי אוֹֹיךְְ דִִי  ים – אּוּ ִ מִּּוּר� יׁשׁ עֲֲ רָָכָָה מַַלְְבִּ�ִ בְּ�ְ

רָָוֹֹכת? ערִִיקֶֶע בְּ�ְ אִִיבֶּ�ֶ

וֹֹּנּלָָד,  נָָאר וַַויְְיל אֵֵיזֶֶהּוּ חָָכָָם הָָוֹֹראֶֶה אֶֶת הַַ
ווֶֶער אִִיז אַַ חָָכָָם? דֶֶער וָָואס זֶֶעט וִִוי אַַלְְץ 
אפְְן( יֶֶעדֶֶער רֶֶגַַע מֵֵאַַיִִן  ַ אשַׁ� ווֶֶערְְט וֹֹנלָָד )בַּ�ַ
רֶֶגַַע  אִִיטְְלֶֶעכֶֶע  אַַז  וֵֵוייסְְט  עֶֶר   – יא,  לְְיֵֵׁשׁ

ת. ן אֱֱלֹּוּק ה ּוּפ " נִִתְְהַַּוּ ווֶֶערְְט דֶֶער "יֵֵׁשׁ

רַַב  אַַז  זוֹֹהַַריב,  אִִין  טֵֵייט  ְ וִִוי עֶֶס שְׁ� אַַזוֹֹי 
דֶֶער  אַַז  זַַיְְין  ל  לֵּ�ֵ ַ מִִתְְפַּ� פְְלֶֶעגְְט  סָָבָָא  יֵֵיסָָא 
יְְיז.  ַ פַּ� ְ ן זַַיְְין שְׁ� טֶֶער זָָאל אִִים גֶֶעבְּ�ְ ְ ערְְשְׁ� אוֹֹיבֶּ�ֶ
עֶֶסְְן  דֶֶער  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ אֲֲפִִילּוּ  אַַז  הֵֵייסְְט  דָָאס 
אִִיז גֶֶעווֶֶען אָָנְְגֶֶעגְְרֵֵייט פַַאר אִִים, פְְלֶֶעגְְט 
זַַיְְין  ל  לֵּ�ֵ ַ יז עֶֶר פְְלֶֶעגְְט מִִתְְפַּ� עֶֶסְְן בִּ�ִ נִִיט  עֶֶר 
גּוּ קֶֶען מֶֶען פְְרֶֶעגְְן:  ה. אִִיז אִִין פְְל פִִלָּ�ָ דִִי תְּ�ְ
דֶֶער  אַַז  זַַיְְין  ּוּצ  ל  לֵּ�ֵ ַ מִִתְְפַּ� יךְְ  יָּ�ָ ַ שַׁ� אִִיז  וָָואס 
יְְיז,  ַ פַּ� ְ שְׁ� יקְְן  ִ שִּׁוּצ�  אִִים  זָָאל  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹיבֶּ�ֶ
וֹֹׁשׁין דֶֶעם עֶֶסְְן אָָנְְגֶֶעגְְרֵֵייט  ווֶֶען עֶֶר הָָאט 

פַַאר אִִים?

יֶֶעדֶֶער  אַַז  אִִיז,  עִִנְְיָָן  דֶֶער  נָָאר 
ווֶֶערְְט  אַלֵיין  ִיךְ  זִ מִצַַּד  עפֶֶענִִיׁשׁ  ֶ אשֶׁ� בַּ�ַ
אִִיז  עֶֶר  וִִוי  אַַזוֹֹי  וְְאֶֶפֶֶס  אַַיִִן  טֶֶענְְדִִיק  ְ שְׁ�
דָָאס  ן  אּוּ נְְּוּפג,   א ַ אשַׁ� בַּ�ַ זַַיְְין  פַַאר  גֶֶעווֶֶען 
וָָואס עֶֶר אִִיז דָָאךְְ פַַארַַאן, אִִיז דָָאס נָָאר 
טֶֶער מִִיט  ְ ערְְשְׁ� לִִּוּציבּּ דֶֶעם וָָואס דֶֶער אוֹֹיבֶּ�ֶ
טֶֶענְְדִִיק,  ְ שְׁ� אִִים  אנַַיְְיט  בַּ�ַ טְְּוּגסְְקַַיְְיט   זַַיְְין 
יוֹֹם  כָָל  בְּ�ְ וֹֹבּוּ  ט בְּ�ְ ׁשׁ  הַַמְְחַַדֵּ�ֵ טֵֵייט:  ְ שְׁ� עֶֶס  וִִוי 
אִִיז  ער  דֶֶערִִיבֶּ�ֶ ית.  ִ בְְרֵֵאשִׁ� ה  מַַעֲֲשֵׂ�ֵ מִִיד  תָּ�ָ
ל ּוּצ זַַיְְין אוֹֹיךְְ דַַאן ווֶֶען דֶֶער  לֵּ�ֵ ַ יךְְ מִִתְְפַּ� יָּ�ָ ַ שַׁ�
ן אַַזוֹֹי אוֹֹיךְְ  , אּוּ וֹֹׁשׁין אוֹֹיפְְן טִִיׁשׁ עֶֶסְְן לִִיגְְט 
יְְיז  ַ פַּ� ְ ת'ן. וַַויְְיל דִִי שְׁ� יי אַַנְְדֶֶערֶֶע הִִצְְטַַרְְּוּכ בַּ�ַ
ט פְְרִִיעֶֶר  ווֶֶעלְְכֶֶע אִִיז גֶֶעווֶֶען מִִיט אַַ מִִיּוּנ
וֹֹׁשׁין גֶֶעוָָוארְְן אַַיִִן  ד עַַצְְוֹֹמ  – אִִיז דָָאךְְ מִִצַּ�ַ

thanking G-d for every particular expression of 
goodness that he has been granted. For example, 
He praises G-d “Who clothes the naked.” On the 
surface, this blessing seems to be without pur-
pose. What does he mean by blessing G-d “Who 
clothes the naked”? After all, he owns clothing 
and seemingly is not in need of Divine assistance 
to dress. The same question pertains to all the 
other morning blessings recited daily.

This question can be resolved based on our 
Sages’ statement,16 “Who is wise? One who sees 
what will come about.” The Alter Rebbe17 inter-
prets that adage as meaning that a wise man is 
one who sees how all existence is brought into 
being each moment from absolute nothingness. 
He realizes that at each and every moment all 
existence is being created anew from G-dliness.

To cite a parallel: The Zohar18 teaches that 
Rav Yeisa the Elder would pray that G-d grant 
him his sustenance. Even when his food for that 
day had already been prepared for him and was 
ready to be eaten, Rav Yeisa would not eat un-
til he recited his prayers. Now, why would one 
pray to G-d for his sustenance when his food is 
already prepared for him?

In resolution: In and of itself, every created 
entity is in essence absolute nothingness, just as it 
was before it came into being. The fact that it does 
exist is only because G-d in His goodness contin-
uously renews its being, as we say in our prayers, 
“Who out of His goodness continuously renews 
every day the work of creation.” For this reason, 
it is always relevant to pray for one’s sustenance, 
even though “his food is already on the table.” 
The same holds true in regard to man’s other 
needs. Since food, clothing, and all other material 
needs  are, in and of themselves, nothingness, it is 



פרשת חנ א   |   לקוטי שיחות 10

19. Yeshayahu 43:7; the conclusion 
of Pirkei Avos, ch. 6.

20. See Likkutei Torah, Bamidar, 
p. 79d.

21. Bava Kama 46b.

ער  דֶֶערִִיבֶּ�ֶ עֶֶר  דַַארְְף   – וְְאֶֶפֶֶס 
טְְן  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹיבֶּ�ֶ ם  ּוּצ זַַיְְין  ל  לֵּ�ֵ ַ מִִתְְפַּ�
עֶֶר  דֵֵי  כְּ�ְ אנַַיְְיעֶֶן  בַּ�ַ דָָאס  זָָאל  עֶֶר 

ן וָָואס עֶֶר דַַארְְף. זָָאל הָָאבְּ�ְ

ן  מָָה ּוּפ עַַת עֶֶר הָָאט דִִי הַַקְְדָּ�ָ ַ שַׁ� בְּ�ְ
זִִיךְְ  ד  מִִצַּ�ַ אַַז  עֶֶר  וֵֵוייסְְט  ה,  פִִלָּ�ָ תְּ�ְ
ם  ּוּּיּ מִִי קֵֵיין קִִ ְ שְׁ� אַַלֵֵיין הָָאט דֶֶער גַּ�ַ
טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� ן נָָאר דֶֶער אוֹֹיבֶּ�ֶ נִִיט, אּוּ
אנַַיְְיעֶֶן,  בַּ�ַ טֶֶענְְדִִיק  ְ שְׁ� אִִים  דַַארְְף 
ן  ּוּפ ת  מְְצִִיאּוּ גַַאנְְצֶֶע  דִִי  אַַז  ן  אּוּ
פִִּוּצירְְן  דֵֵי אוֹֹיסְְ לוֹֹיז כְּ�ְ ווֶֶעלְְט אִִיז בְּ�ְ
ן  ּוּפ נָָּוּה   כַּ�ַ טְְנְְס  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹיבֶּ�ֶ דֶֶעם 
 – וגו'יג  רָָאתִִיו"  בְּ�ְ "וְְלִִכְְבוֹֹדִִי 
אִִין  אַַרַַיְְינְְגֵֵיין  עֶֶר  קֶֶען  דֶֶעמָָאלְְט 
ן  אּוּ ה  הַַזֶּ�ֶ עוֹֹלָָם  ן  ּוּפ עִִנְְיָָנִִים  דִִי 
ן  הָָאבְּ�ְ ּוּצ  וֹֹמרָָא  וָָואס  נִִיט  הָָאט 

וֹֹדנִִים". פַַאר דִִי "מַַיִִם הַַזֵּ�ֵ

יי  בַּ�ַ אִִיז  דַַאוְְנְְוט,  עֶֶר  אֵֵיידֶֶער 
אִִיז  ווֶֶעלְְט  אַַז  גֶֶעלֵֵייגְְט  ְ אָָפְּ� אִִים 
לוֹֹם  ָ וְְשָׁ� חַַס  אִִיז  עֶֶס  עִִיקָָריד,  אַַן 
דֶֶעמָָאלְְט  זִִיךְְ,  פַַאר  ת  מְְצִִיאּוּ אַַ 
ט אַַז דָָאס  ּוּׁשׁ  ָ יי אִִים גַַאנְְץ פָּ� אִִיז בַּ�ַ
וָָואס מֶֶען מֶֶעג, מֶֶעג מֶֶען אַַוַַדַַאי 
ן דָָאס וָָואס מֶֶען וֵֵוייסְְט  טָָאן, אּוּ
 – נִִיט  טָָאר  מֶֶען  אַַז  זִִיכֶֶער  נִִיט 
מֶֶען  ם  וָָואּוּר אוֹֹיךְְ,  מֶֶען  מֶֶעג 
זַַאךְְ  יֶֶעדֶֶע  טֶֶעלְְן  ְ שְׁ� דָָאךְְ  דַַארְְף 
חֲֲזָָקָָה  דִִי  ן  אּוּ חֲֲזָָקָָה,  אִִיר  אוֹֹיף 

ְט. ֶעלְ אִִיז – וֶו

לֵֵייג  ְ אָָפְּ� דֶֶער  ער  אָָבֶּ�ֶ עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
קֵֵיין  נִִיטָָא  אִִיז  אֱֱמֶֶת  בֶּ�ֶ אַַז  אִִיז, 
נָָאר  פַַארַַאן  אִִיז  עֶֶס  ת,  מְְצִִיאּוּ
עֶֶר  ן  אּוּ טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹיבֶּ�ֶ דֶֶער 
אַַיִִן  ן  ּוּפ ווֶֶעלְְט  דִִי  ׁשׁ  מְְחַַדֵּ�ֵ אִִיז 
נָָּוּה   לִִּוּציבּּ דֶֶער כַּ�ַ חְְּוּּמּלָָט   וְְאֶֶפֶֶס הַַ
א  הּוּ ךְְ  ּוּר בָּ�ָ וֹֹדׁשׁ  הַַקָּ�ָ ה  נִִתְְאַַוָּ�ָ ן  ּוּפ

as if, they have returned to a state of none-being. There-
fore, it, is necessary for a person to pray to G-d to renew 
their existence so that he have what he needs.

A person who begins his day with prayer under-
stands that, in and of themselves, physical entities do 
not exist; G-d must renew their existence continuous-
ly. He realizes that the entire world exists only in order 
to fulfill G-d’s intent; as quoted in G-d’s name,19 “I cre-
ated it for the sake of My honor.” That outlook enables 
one to occupy himself in matters of this world without 
fear of being engulfed by the “raging waters.”

By and large, before a person prays, he operates 
under the assumption that the world is of primary 
importance,20 that it exists as an independent entity. 
When guided by such an outlook, his focus will be on 
his material affairs. He will take it as self-understood 
that whatever the Torah allows him to do is certainly 
permissible. And as long as a person does not know 
that a certain activity or entity is forbidden, he will 
assume it permitted. To explain the logic according to 
halachic reasoning: When there is doubt as to the own-
ership of an article, the legal ruling is rendered based on 
the chazakah, the presumption of ownership. Since the 
holder of the property is its presumed owner, then, to 
cite our Sages’ words,21 “When one seeks to expropriate 
money or property from another, the burden of proof 
for his claim rests on him.” Similarly, in this instance the 
chazakah, the basic presumption under which the per-
son operates, is worldliness, and that is what colors his 
entire life outlook. Therefore, he sees no reason to deny 
himself any permitted material satisfaction, even when 
there is doubt as to whether it is indeed permissible.

When, in contrast, a person is motivated by the 
outlook that, in fact, there is no existence other than 
G-d, his focus is entirely different. He realizes that only 
G-d truly exists, and that He is continuously renewing 
the existence of the world from absolute nothingness 



PAR SHAS Noach I  |   R iding the Crest of the Flood11

22. See Midrash Tanchuma, Parshas 
Naso, sec. 16.

23. Hayom Yom, entry 25 Adar II; 
Igros Kodesh of the Rebbe Rayatz, 
Letter no. 907, Heb. Vol. 4, p. 74.

וֹֹּתּנִִיםטו  חְְ תַּ�ַ בַּ�ַ ירָָה  דִּ�ִ רֵֵךְְ  יִִתְְבָּ�ָ לוֹֹ  לִִהְְיוֹֹת 
אפְְן  ַ אשַׁ� בַּ�ַ הָָאט  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹיבֶּ�ֶ )דֶֶער 
גֶֶעוָָואלְְט  הָָאט  עֶֶר  וַַויְְיל  ווֶֶעלְְט  דִִי 
ה(  ָ לְְמַַטָּ� דָָא  בְְיָָוֹֹכל,  כִּ�ִ דִִירָָה,  אַַ  ן  הָָאבְּ�ְ
ת"  "מְְצִִיאּוּ דָָאךְְ  אִִיז  דֶֶעמָָאלְְט   –
רֶֶענְְגְְט ּוּצ דֶֶער  בְּ�ְ וָָואס עֶֶס  נָָאר דָָאס 
רֶֶענְְגְְט  בְּ�ְ דֶֶערְְפַַאר  נָָּוּה,   כַּ�ַ דָָאזִִיקֶֶער 
אוֹֹיסְְפִִיר:  מְְּוּגֶֶעקֶֶערְְטְְן  א אַַן  ּוּצ  דָָאס 
ן  אּוּ  – נִִיט  טָָאר  מֶֶען  וָָואס  דָָאס 
דֶֶער  ּוּצ  ךְְ  ּוּר ְ פְּ� ְ וִִוידֶֶערְְשְׁ� אִִין  מֵֵילָָא  בְּ�ְ
ן  נָָּוּה – טָָאר מֶֶען נִִיט, אּוּ  כַּ�ַ דָָאזִִיקֶֶער 
נָָאר  רִִּוּסים,  הָָאֲֲ בָָרִִים  דְּ�ְ לוֹֹיז  בְּ�ְ נִִיט 
מְְּוּוֹֹניטִִיקֶֶע זַַאכְְן(,  אֲֲפִִילּוּ וֹֹמתְְוֹֹרת )א
עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ אִִיז  נִִיט.  אוֹֹיךְְ  מֶֶען  טָָאר 
אַַ  מִִיט  גֵֵיין  ּוּצ  מְְּוּקט   הָָרָָע  יֵֵצֶֶר  דֶֶער 
ן זָָאגְְט אַַז דָָאס דַַארְְף מֶֶען,  טַַעֲֲנָָה אּוּ
רֶֶענְְג אַַ רַַאְְיָָה!  עֶֶנְְטְְפֶֶערְְט מֶֶען אִִים: בְּ�ְ
עֶֶס  אַַז  דָָאךְְ  אִִיז  חֲֲזָָקָָה  דִִי  ם  וָָואּוּר
ילָָא  ֵ מִִמֵּ� ת,  אֱֱלֹּוּק לוֹֹיז  בְּ�ְ פַַארַַאן  אִִיז 
עָָלָָיו  מֵֵחֲֲבֵֵוֹ�ר  וֹֹּמּצִִיא  "הַַ דָָאךְ�  אִִיז 
עס  ֶ הָָרְְאָָיָָה"טז )דֶֶער ווֶֶעלְְכֶֶער וִִויל עֶֶפֶּ�
ז  ּוּמ צְְוֵֵוייטְְן  נֶֶּוּפעם   מֶֶּוּקען  א אַַוֹֹריסְְבַּ�ַ
אִִיז  עֶֶר  אַַז  רַַאְְיָָה  דִִי  רֶֶענְְגֶֶען  בְּ�ְ עֶֶר 

גֶֶערֶֶעכְְט(.

וָָוארְְט:  ן  ְ חֲֲסִִידִִישְׁ� דֶֶעם  לוֹֹיט  ן  אּוּ
מֶֶען  טָָאר   – נִִיט  טָָאר  מֶֶען  "וָָואס 
ן וָָואס מֶֶען מֶֶעג – דַַארְְף מֶֶען  נִִיט, אּוּ

נִִיט".

ֹא אֶֶל  ן "בֹּ� ן דָָאס אִִיז דֶֶער עִִנְְיָָן ּוּפ אּוּ
יוֹֹבת"  אַַרַַיְְינְְגֵֵיין אִִין דִִי "תֵּ�ֵ בָָה" –  הַַתֵּ�ֵ
טֶֶענְְדִִיק  ְ ה – זַַיְְין שְׁ� פִִלָּ�ָ ן תְּ�ְ וֹֹּתּרָָה אּוּ ן  ּוּפ
עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ ן  אּוּ זֵֵיי.  ן  ּוּפ מְְּוּרגֶֶערִִינְְגְְלְְט  אַַ
דֶֶער  אַַז  גֶֶעלֵֵייגְְט  ְ אָָפְּ� ווֶֶערְְט  אִִים  יי  בַּ�ַ
ה  פִִלָּ�ָ תְּ�ְ ן  אּוּ וֹֹּתּרָָה   אִִיז  ת  מְְצִִיאּוּ עִִיקַַר 
נָָאר  זַַיְְינֶֶען  זַַאכְְן  אַַנְְדֶֶערֶֶע  אַַלֶֶע  ן  אּוּ
כָָאטׁשׁ  אִִיז  דֶֶעמָָאלְְט  דֶֶעם,  לִִּוּציבּּ 
ת  ּוּּיּ מִִ ְ שְׁ� אֲֲפִִילּוּ עֶֶר אִִיז זִִיךְְ עוֹֹסֵֵק אִִין גַּ�ַ

solely in order to bring about the fulfillment of the 
Divine intent of establishing for Himself a dwelling 
in these lower realms.22 This was the reason that 
G-d created the world, and it is for this reason that 
He continuously maintains its existence.

When a person internalizes such an outlook, the 
only existence that he views as real and substan-
tial is that which leads to the fulfillment of G-d’s 
intent. As a result, he adopts an outlook directly 
opposite to that which was mentioned previously. 
Instead of viewing “whatever (the Torah) allows as 
certainly permissible,” his starting point is, “What is 
forbidden – and what runs contrary to G-d’s intent 
in creation – is certainly to be refrained from.” This 
refers not only to matters clearly forbidden by To-
rah Law, but also to unnecessary indulgence.

When the yetzer hara approaches such a person 
to try to convince him that a particular behavior 
is not mere indulgence but rather a necessity, he 
retorts, “Bring proof!” Since the fundamental pre-
sumption (the chazakah) under which he operates 
is that everything is G-dliness, it follows that he 
must have a reason and a purpose for any worldly 
matters he engages in, for as stated above, “When 
one seeks to expropriate property from another, 
the burden of proof [for his claim] rests on him.”

This outlook explains a classic chassidic expres-
sion,23 “What is forbidden is forbidden, and what is 
permitted is superfluous.”

Such an approach is the direct result of “enter[ing] 
the ark,” of immersing oneself in the words of Torah 
and prayer so that one always be encompassed by 
them. When a person accepts as a given that the 
primary existence is Torah and prayer and that 
everything else exists only for their sake, his entire 
life is oriented in that direction. His involvement in 
material matters – which is obviously a must, for 



פרשת חנ א   |   לקוטי שיחות 12

24. Mishlei 3:6.

אַַ  ן  הָָאבְּ�ְ דָָאךְְ  דַַארְְף  מֶֶען  וַַויְְיל  וכו' 
אַַן  סְְט  זֶֶעלְְבְּ�ְ דָָאס  ווֶֶערְְט  ף,  ּוּּגּ  נְְּוּטְְן  גֶֶעז

לִִּוּציבּּ עֲֲוֹֹבדָָה. עֲֲוֹֹבדָָה, אָָדֶֶער אַַן עִִנְְיָָן 

ּוּצ  רּוּ  ט ָ פָּ� אַַזוֹֹי  וִִוי  עֵֵצָָה  אֵֵיינְְצִִיקֶֶע  דִִי 
ן  ּוּפ סַַיי  ל־וַַואסֶֶערְְן,  ּוּּ מַַבּ דִִי  ן  ּוּפ ווֶֶערְְן 
מַַיִִם אִִיז  ָ � וֹֹּת הַַשָּׁ� בּ ן אֲֲּוּר ה סַַיי ּוּפ הוֹֹם רַַבָּ�ָ תְּ�ְ
בָָה. דֶֶעמָָאלְְט הָָאט עֶֶר נִִיט  ּא אֶֶל הַַתֵּ�ֵ – בּ
ת ּוּצ קֵֵיין זַַאךְְ וָָואס אִִיז נִִיט  יְְיּוּכ ַ קֵֵיין שַׁ�
זַַיְְינֶֶע  אַַלֶֶע  ן  אּוּ ה,  ָ � שָּּׁוּד� קְְ ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  קֵֵיין 
יי  בַּ�ַ ווֶֶערְְן  ן  ׁ אדֶֶערְְפֶֶענִִישְׁ� בַּ�ַ ן  אּוּ עִִנְְיָָנִִים 
ן  ּוּפ אוֹֹפֶֶן  אַַן  אִִין  טֶֶׁעלְְט   אוֹֹיסְְגֶֶעשְׁ� אִִים 

”יז. כָָל דְְרָָכֶֶיךָָ דָָעֵֵהּוּ “בְּ�ְ

)משיחת ש״פ בראשית תשי״ז(

maintaining one’s physical well-being is essential 
– is itself transformed into an act of Divine 
service, or at least into a factor contributing to 
his Divine service.

The only way to free oneself from the worries 
and challenges posed by the waters of the Flood 
– both those stemming from “the awesome 
depths of the earth” and from “the portals of 
heaven” – is to “enter the ark” of Torah study and 
prayer. Then, the person is no longer connected 
to anything unrelated to holiness. Instead, all his 
activities and even his everyday needs are per-
meated with the approach of “Know G-d in all 
your ways.”24

ישעי׳ דנ, ט. א( 
תרוה ארו שרפת חנ ד״ה מים ברים. ב( 

יב  הלכה  יא  קרפ  ווקמאות  הלוכת  ג( 
)שביוני לושן צקת(.

גחיגה יא, א. ד(
סירוד וסף נווכת הוקמה. ה(

רבדים ד, ד. ו(
ומ.  קרפ  דארט  זע  גכ,  קרפ  תניא  ז( 
לוקטי תרוה וקוחבתי מה, ג בבויארו. 

נ״ע  )ומהריי״צ(  אומד״ר  כ״ק  כמתב 
ע'  ו  רבוחת  התמים  אין  געקורדט   -
כה )אג״ק ח״י ע׳ סשט ואילך(. רואה 

לוק״ש ח״ז ע׳ 30 ואילך.
תרוה ארו ט, א. ח( 

רדס היום. ושלחן עךור אומד״ר הזקן  ט(
מהרודא תנינא, סימן א סעיף ו.

תמיד לב, א. י( 
תניא קרפ גמ. לוקטי תרוה שנא וכ, ד. יא( 

זהר חלק א׳ צקט, ב. זהר חלק ב’ בס,  יב( 
ב.

ישעי’ גמ, ז. אובת וסף קרפ ו. יג( 
לוקטי תרוה סחנפ עט, ד. יד( 

לושן  )שביוני  טז.  שנא,  תמוחנא  טו( 
צקת(.

ק”ב ומ, ב. טז(

שמלי ג, ו. יז(



PAR SHAS Noach I I  |   Noah ’s Lesson – Saving Ours elves Isn ’ t Enough13

Introduction

The analogy may seem simple, but its message resonates: 

Several people are traveling together in a boat. Suddenly, one passenger takes out a 
drill and begins boring a hole beneath his seat. The others rush to stop him. “What are 

you doing?” they cry. “Water will flood in and we’ll all drown!” He looks up, puzzled by their 
concern. “This is my seat,” he replies. “I can do what I want with it.”

Everyone immediately recognizes the absurdity of his reasoning. In a boat, there are no pri-
vate sections. What affects one passenger’s area affects the entire vessel. Individual actions have 
collective consequences.

The takeaway from this analogy is reflected in the sichah that follows. In the previous sichah 
in this collection, the Rebbe explained how a person can save himself from the metaphorical 
“floodwaters” by entering the ark – the teivah – whose counterpart is the teivos, “words” of Torah 
study and prayer. Extending that lesson, the Rebbe exhorts us not to remain content merely with 
saving ourselves. We bear responsibility for those around us and, in a larger sense, the entire 
world. All Jews – indeed, all existence – form one interconnected whole and each of us possesses 
the potential to help bring the world to its desired purpose.

Noach II  |  חנ ב
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Bereishis, 5717 (1956)

Noah’s Lesson –  
Saving Ourselves Isn’t Enough



פרשת חנ ב   |   לקוטי שיחות 14

אַַז ער אַַדרף בלויז  א. מיינט אָָדס אָָבער ניט, 
התרוה  תיובת   - תיבה  דער  אין  איישנליסן  זיך 
והתפלה - און אָָווס עס טוט זיך מיט אַַ ווצייטן 
 - אינטערעסירן  ניט  אַַגצנן  אין  אים  וועט 
אַַליין  )זיך  הצלתי”  שפני  את  “אני  טענה’דניק 

האָָב איך געאַַרטעוועט(.

אויף דעם זאָָגט אנוז די תרוה: בא אל התיבה 
אתה נבויך ואשתך שנוי נביך. ניט אָָנר וד אַַליין, 
- אלו  נב“יך  און אויך  בית,  נבי  דיינע  אָָנר אויך 
התלמידים”יח, און אין עצדניל מיינט אָָדס - אַַלע 
ופן  כלל  דעם  אין  אַַריין  גייט  אָָדס  אָָווס  אידן, 
דער  איז  אשה  אָָווורם  נביך,  ופן  אָָדער  אשתך 
ענין ופן בקמליט, און יעדער איד איז אָָדך חבבינת 
ווצייטן,  ופן  בקמל  איז  איד  איין  אָָווס  בקמל 
אַַ מוקה אחת שלימהכ  זיינען  אַַלע אידן  אָָווורם 

)איין אַַגצנע געשטאַַלט(.

דער  אין  אַַרייננעמען  אַַלעמען  זיי  אַַדספרטו 
פשמיע  און  וויקרן  אַַדספרט  וד  ה.  ד.  תיבה, 
זיין אויף אַַלע אידן אַַז זיי זאָָלן אַַרייגניין אין די 

תיובת ופן תרוה און תפלה.

אַַפילו אַַפר מתן תרוה - אָָווס מען האָָט געקענט 
האָָבן אַַ טעות און מיינען: אָָווס גייט מיר אָָן אַַפר 
אַַפילו  איז   - שפני הצלתי  אני את   - ווצייטן  אַַ 
 דעאָָמלט, האָָט דער אויבעשרטער געזאָָגט חנ’ן

Looking Beyond Oneself

1. The intent of the command to enter 
the ark1 is not that we should simply shut 
ourselves away in arks – the words2 of 
Torah and prayer – without paying any 
attention to what happens with others, 
claiming “I have saved my soul.”3 The 
Torah’s instruction “Enter the ark… you 
and your sons and your wife and your 
sons’ wives”4 teaches otherwise. Not only 
you, but also your household should en-
ter the ark. Similarly, “your sons” refers 
to your students.5 Ultimately, this in-
cludes all of Israel, who are included in 
the words “your wife” or “your sons,” for 
a wife represents one who receives,6 and 
every Jew receives from his fellow since 
all of Israel form one complete body.7 

We must bring all of them into the 
ark – meaning, we must influence all of 
Israel to enter into the words of Torah 
and prayer. Before the Giving of the To-
rah, there was room for error; one could 
think, “What do I care about the other 
person? I have saved my soul.” Neverthe-
less, even then, G-d told Noach, “Enter 

1. See the previous sichah.

2. As mentioned above, the Hebrew 
word teivah means both “ark” and 
“word.”

3. Cf. Yechezkel 3:21.

4. Bereishis 7:1, 6:18.

5. Sifri on Devarim 6:7, “You shall 
teach them to your children.”

6. The Mitteler Rebbe’s Biurei HaZo-
har, Parshas Noach, p. 6a, b, on the 
Zohar’s (Zohar, Vol. I, p. 59b) teach-
ing on the verse (Bereishis 2:10), “A 
river emerged from Eden.”

7. Likkutei Torah, Devarim, p. 44a, 
et al. See also Tanya, Iggeres HaKo-
desh, Epistle 31. Just as all the limbs 
and organs of the body contribute 
to each other, creating one complete 
entity, so too, every Jew contributes 
to his fellow, enabling him to reach a 
state of completion. 

Noah’s Lesson –  
Saving Ourselves Isn’t Enough



PAR SHAS Noach I I  |   Noah ’s Lesson – Saving Ours elves Isn ’ t Enough15

the ark, you …. and your wife…,” i.e., he had 
a responsibility for others. How much more so 
does this apply after the Giving of the Torah8 
– and after the mutual responsibility of the 
Jewish people was established at their encamp-
ment on the plains of Moav,9 where all Israel 
became responsible for one another. From that 
time onward, certainly, there is no possibility 
of fulfilling our obligation by taking care of 
ourselves alone. The condition of others must 
genuinely and deeply affect us.

As mentioned previously, the entire Jewish 
people constitute one complete body. Just as in 
the human body, the health of one limb affects 
the health of the other limbs, so too, in the en-
tire “body” of the Jewish people, the spiritual 
health of each individual Jew affects all others. 
As such, when one does not have a positive effect 
on another Jew, he will also be lacking himself.

Not Just Doing – Reaching Out to Others with Our Hearts and Minds
2. What was mentioned before – that we 

need to influence other Jews, and particularly 
the members of our families – should not be 
done merely to fulfill an obligation; we must 
invest ourselves in these efforts with dedication. 

There is a well-known saying of the Rebbe 
Rashab:10 Just as putting on tefillin every day 
is a Scriptural mitzvah for every Jew without 
distinction – whether he is a respected Torah 
scholar or a simple person – so too, it is an ab-
solute obligation for every Jew to think every 
day for at least half an hour about the education 

8. At the Giving of the Torah, the 
Jews were bonded together as a 
nation, not merely a group of indi-
viduals. See Likkutei Sichos, Vol. 15, 
p. 41, footnote 62. 

9. Shevuos 39a. This refers to the 
covenant of mutual responsibility 

described by Rashi commenting 
on Devarim 29:28. Although the 
covenant did not actually take effect 
until the blessing and the curse were 
pronounced on Mount Gerizim and 
Mount Eival (see Devarim 11:29, 
27:12; Yehoshua 8: 33), the concept 

of mutual responsibility was intro-
duced in the plains of Moav. See 
Tz’lach, Berachos 20b.

10. Toras Shalom, p. 54 quoted in the 
Igros Kodesh of the Rebbe Rayatz, 
letter no. 561, Vol. 2, p. 385, and in 
HaYom Yom, entry 22 Teves.

ב“א אתה וגו’ ואשתך וגו’ “ - און רפבט 
ופן  עוברת  דער  אָָנך  תרוה,  מתן  אָָנך 
עברים  ירשאל  כל  אָָווס  ומאב,  עוברת 
זה בזהכא, קען מען אַַדוואי ניט יצוא זיין 
ווצייטן  ופן  בצמ  דער  אַַליין.  זיך  מיט 
אידן אַַדרף אָָרנירן מיט אַַן אמת און אין 

נּפּימיות. אַַ 

אַַלע  זיינען  דעאָָמרנט,  רפיער  ווי 
אין  ווי  אַַזוי  און  אחת,  מוקה  אַַ  אידן 
געזנוט  דער  איז  קעפרער  מענטשלעכן 
ופן איין ארב אַַפדנוברן מיט דעם געזנוט 
ופן דעם ווצייטן ארב, אַַזוי איז אויך אין 

דער מוקה שלמה ופן סנכת ירשאל.

דער גייסטיקער געזנוט ופן איין אידן 
 - מבילא  אידן.  ווצייטן  דעם  אָָן  רירט 
פעלט  יענעם,  מיט  ניט  טוט  ער  שבעת 

עס מבילא אויך אין אים אַַליין.

ב. אָָדס אָָווס מען זאָָגט, אַַז מען אַַדרף 
און  אידן  אַַדנערע  אויף  אויך  ופעל’ן 
רפבט אויף די נבי בית - אַַדרף מען אָָדס 
טאָָן ניט גלאַַט ופן יצוא וועגן, אָָנר מען 

אַַדרף טאַַקע זיין אַַרייגנעטאָָן אין דעם.

ופן  אָָוורט  אַַבוואסוטער  דער  ווי 
אָָט  ”נעבכ:  )ומהב”שר(  אר”ומד  ק”כ 
אַַ  איז  טאָָג  יעדן  תפילין  לייגן  ווי  אַַזוי 
אָָן  אידן,  יעדן  אויף  דארוייתא  וצמה 
אַַ  צי  בתרוה  ודגל  אַַ  צי  אנוטעשרייד 
ושפט’ער מענטש, אַַזוי איז אויך אַַ בוח 
רומג אויף יעדן אידן טאַַרכטן יעדן טאָָג, 
לכל הוחפת אַַ האַַלבע שעה, וועגן דעם 



פרשת חנ ב   |   לקוטי שיחות 16

of his children and to do everything in his 
power – and even what is beyond his power 
– to influence his children to conduct them-
selves in the way they are being guided.

One might ask: Why did the Rebbe Rashab 
specifically mention the mitzvah of tefillin? 
After all, there are many mitzvos. Why did 
he choose the mitzvah of tefillin specifically? 
One of the implications of this choice is that 
the mitzvah of tefillin is not merely a mitzvah 
involving action. Its inner theme is the sub-
jugation of one’s heart and mind, as stated in 
the Shulchan Aruch11 and in Tanya.12 

The same applies regarding influencing 
the members of our households. We should 
not do this merely to fulfill an obligation, but 
rather we must invest our minds and hearts 
in this effort. When a person does not content 
himself with saving his own self alone, but 
takes action – and commits himself sincerely 
– to saving another Jew from the “harmful, 
raging flood waters”13 and bringing him into 
the ark, he can also be confident about him-
self, knowing that he will remain whole. 

More Than What We Can Do Alone
3. To explain the matter: Every endeavor 

requires Divine assistance. Therefore, after 
Noach entered the ark, he was still in need 
of G-d’s help; it was necessary for “G-d [to] 
protect [the ark] for him.”14 

If a person tries to enter the ark – the 
words of Torah and prayer – with his own 
power alone, there is a possibility that the 
manner in which he will do so will not be 
desirable at all. As such, his prayer and study 

11. The Alter Rebbe’s Shulchan 
Aruch 25:11.

12. Tanya, ch. 41.

13. Cf. Tehillim 124:5.

14. Bereishis 7:16, as understood by 
Rashi, Radak, and others.

חיךונ ופן קידנער, און טאָָן אַַלץ אָָווס ער איז 
חוכב און אַַפילו איבער די וחוכת, וצ ופעל’ן 
ביי די קידנער אַַז זיי זאָָלן גיין אין דעם ךרד 

אָָווס מען דעצריט זיי.

”נע  ברי  - אָָפאָָוורס האָָט דער  אין פלגו 
עס  קודא?  תפילין  ופן  וצמה  די  דעאָָמרנט 
 - אַַדנערע ווצמת?  אָָנך  אַַפאַַרן  אָָדך  זיינען 
אָָנר איינער ופן די מרזים אין דעם איז, ווייל 
וצמה  אַַ  אָָנר  ניט  איז  תפילין  ופן  וצמה  די 
ענין  נפימיותי’דיקער  איר  אָָנר  מעשית, 
די  )אנוטערטעניקן  איז: שעדוב הלב הומה 
שטייט  עס  ווי  אַַזוי  חומ(.  דעם  און  האַַרץ 
אין שלחן עךורגכ און אין תניאדכ. אַַזוי אַַדרף 
נבי  די  אויף  וויגנוקר  זיין  אין  זיין  אויך  עס 
אַַן  אין  בלויז  ניט  טאָָן  עס  אַַדרף  מען  בית: 
אפון ופן יצוא-וועגן, אָָנר מען זאָָל אין דעם 

אַַריינלייגן די אָָקּפּ און אָָדס האָָרץ.

זיך  מיט  ניט  זיך  אַַבנגונט  ער  און שבעת 
ניט סתם געטאָָן  אָָנר ער טוט – און  אַַליין, 
אָָנר מיט שיעדוב - אויף וצ אַַרטעווען אָָנך 
און  ובמל  ופן  הזינודים  מים  די  ופן  אידן  אַַ 
דעאָָמלט   - תיבה  אין  אים  אַַריירבנעגנען 
אַַז  אַַליין,  זיך  זיכער אויך מיט  זיין  קען ער 

ער וועט בלייבן אַַגנץ.

ג. די דעקרלעגנור אויף דעם איז:

אויף יעדער זאַַך אַַדרף מען האָָבן אַַ סיוע 
)הילף( מלמעלה. דעאַַפרר איז אָָנדכעם ווי 
חנ איז ושין אַַריין אין דער תיבה האָָט מען 
עשרט אַַבאַַדפרט האָָבן דעם וירוגס ד’ בעוד 

- אַַ סיוע מלמעלה.

תיבה  דער  אין  אַַרייגניין  זאָָל  מען  אויב 
דעם  מיט   - והתפלה  התרוה  תיובת   -
זאָָל  עס  אַַז  זיין,  קען  חוכ,  אייגענעם 

איאַַגנצנן ניט זיין ווי עס אַַבאַַדרף וצ זיין.



PAR SHAS Noach I I  |   Noah ’s Lesson – Saving Ours elves Isn ’ t Enough17

15. Nedarim 81a, Bava Metzia 85b.

16. Yirmeyahu 9:11-12.

17. Bereishis Rabbah 30:8, et al.

The Rebbe appears to be implying 
that after praying in this manner, 
when the person looks at the world, 
it will appear entirely different to 

him than before; he will be able to 
appreciate its latent G-dliness. See 
Toras Menachem, Vol. 30, p. 273.

will not lead to Divine blessings. In that vein, our 
Sages15 interpreted the verses,16 “Why was the land 
destroyed?… Because they forsook my Torah,” as 
meaning that the Jews’ sin was not that they did not 
study the Torah, but that “they did not make a bless-
ing over the Torah first.” 

The reason why the failure to recite the blessing 
over Torah study carried so much weight is that be-
fore Torah study, we praise G-d “who... gave us His 
Torah,” and we conclude with “who gives the To-
rah” – using the present tense of “gives.” In other 
words, the one making the blessing knows – and 
states openly – that he is receiving the Torah from 
G-d. Saying that the Jews “did not make a blessing 
over the Torah first,” means that even when they 
studied Torah, they forgot – Heaven forbid – about 
the Giver of the Torah. Accordingly, the Torah they 
studied did not elicit Divine blessing and did not 
protect the land.

Similar concepts apply concerning prayer: It 
is possible to pray without the prayer being felt 
in one’s heart. As a result, it will not influence the 
actions the person carries out throughout the day 
and ensure that they are as they ought to be. 

After all, the main intent in “enter[ing] the ark” 
is not to remain in the ark, but to go out into the 
world afterwards and transform it into a dwell-
ing place for G-d. Now, for prayer to be powerful 
enough to influence a person’s entire day, he must 
pray in such a manner that he is not aware of the 
existence of the world at all while he is praying. He 
should be totally detached from the world; all he is 
conscious of is G-dliness. When he prays in such a 
manner, when he returns to the world afterwards, 
he sees a new world, as Noach did.17

שלא  רז”ל:  מארמ  דער  ווי  אַַזוי 
דער  אָָווס  תחילהכה,  בתרוה  וכרב 
דער  אין  אָָווס  איז,  דעופרן  מיין 
“ארש  מען  זאָָגט  התרוה  כרבת 
מען  און  תרות”ו  את  לונ  נותן  וכ’ 
אָָווס   - התרוה”  “ונתן  אַַפרעדניקט 
)קעאַַוונגרט(  הווה  לושן  איז  ונתן 
תרוה  די  אַַז  ווייסט  ער  ה.  ד.   -
אויבעשרטן;  דעם  ופן  ער  אַַבמוקט 
תחילה.  בתרוה  וכרב  שלא  אָָבער 
האָָט  תרוה  לענרעדניק  אַַז  מיינט, 
ונתן  דעם  אויף  ו”ח  אַַפגרעסן  מען 

התרוה.

זיין  קען  תפלה:  אין  אויך  אַַזוי 
דער  אָָבער  אַַדנווען,  זאָָל  מען  אַַז 
ביי  ווערן  שגרנ  ניט  זאָָל  אַַדנווען 
אויף  ופעל’ן  ניט  זאָָל  עס  און  אים, 
זיי  אַַז  ענינים  אַַלטעגלעכע  זיינע 

זאָָלן זיין ווי עס אַַדרף וצ זיין.

אָָווס אָָדס אין דער עירק נווכה ופן 
בא אל התיבה - ניט וצ אַַפברלייבן 
אַַוריגסיין  אָָנר  תיבה,  דער  אין 
דעאָָנרך אין וועלט און אַַמכן וועלט 

אַַפר אַַ דירה וצם אויבעשרטן.

זאָָל  אַַדנווען  דער  דכי  אָָבער 
אַַדרף  טאָָג,  אַַגצנן  אויפן  ופעל’ן 
דער אַַדנווען זיין אויף אַַזאַַ אפון, אַַז 
אָָגר  ער  ווייס  אַַדנווען  דעם  שבעת 
וועלט,  ופן  צמיאות  דער  ופן  ניט 
אויגסעטאָָן  דעאָָמלט  איז  ער 
אָָנר  ווייס  ער  וועלט,  ופן  איאַַגנצנן 
אָָנכן  עטער,  ּפּש און  ג-טלעקכייט, 
וועלט  אין  מוקט  ער  ווען  אַַדנווען, 
איז - אַַזוי ווי ביי חנ’ן - עולם שדח 
ראה, ער האָָט דערזען אַַ נייע וועלט.



פרשת חנ ב   |   לקוטי שיחות 18

18. See Tzava’as HaRivosh, secs. 
35 and 42. See the marginal note in 
Toras Menachem, Vol. 44, p. 10.

19. Temurah 16a.

20. Mishlei 29:13. 

21. Bereishis 6:19.

22. Ibid. 6:16.

In this vein, it is told18 that, before praying, 
the Baal Shem Tov would wonder whether he 
would remain alive, a soul in a body, after 
prayer. He was not certain whether he would 
continue to live because his soul might expire 
due to his intense yearning to cling to G-d 
during his prayer. 

As mentioned before, there is a need for 
help and assistance from Above for Torah 
study and prayer to be as they should, as it 
is written, “G-d protected [the ark, i.e., ‘the 
words’] for him.” A person becomes worthy to 
receive this help and assistance as a result of 
his devotion to other Jews. Then, as our Sag-
es19 comment on the verse,20 “G-d enlightens 
the eyes of both,” he will also experience light. 
He will be able to “enter the ark” as he should.

For G-d’s Dwelling to Encompass All Existence
4. The narrative of the Flood provides us 

with a further lesson: G-d told Noach to bring 
into the ark everything in the world that was 
liable to be destroyed, “from all living things, 
all flesh….”21

The lesson that every Jew can derive from 
this is: The very fact that one knows that 
within the world, there exists an entity that 
it is liable to be lost and destroyed unless he 
invests effort in it, obligates him to bring it 
into his ark. His responsibility is to save it 
and elevate it to G-dliness. The thought that 
“this doesn’t concern me” contradicts the 
concept of Divine Providence. The fact that 
G-d brought about his awareness of the exis-
tence of this entity – and, moreover, that the 
entity is liable to be lost and destroyed unless 
he invests effort in saving it – is certainly for 

בעל  דעם  אויף  דעצריילט  מען  ווי  אַַזוי 
שם טבווכ, אַַז אַַפרן אַַדנווען פלעגט ער זיך 
וועט ער  אַַדנווען  אָָנכן  אַַריינטאַַרכטן אויב 
בלייבן לעבן אין זיין וגף. ער איז ניט געווען 
השפנ”  “כלות  דעם  דצמ  דעם,  אין  זיכער 

אָָווס ער פלעגט האָָבן ביים אַַדנווען.

זיין  זאָָלן  תפלה  און  תרוה  אַַז  דכבי  און 
ווי עס אַַדרף וצ זיין, אַַדרף מען האָָבן דעם 
“וירגס ד’ בעוד”, דעם עזר סויוע מלמעלה.

הילף  אָָדזיקע  די  אַַבמוקען  וצ  דכי  און 
גּפּעבן  אָָ דעם  ךרוד  אָָדס  איז  מלמעלה, 
איז  דעאָָמלט  אידן.  ווצייטן  אַַ  מיט  זיך 
מאיר  קוספ  דעם  אויף  זאָָגןכז  רז”ל  די  ווי 
עיני נשיהם ד’חכ - אַַז אויך ביי אים ווערט 
ליכטיק - און אַַדן איז דער “בא אל התיבה” 

ווי עס אַַדרף וצ זיין.

דער  אַַז  מיר,  געפינען  מער  אָָנך  ד. 
ער  חנ’ן,  וצ  געזאָָגט  האָָט  אויבעשרטער 
אַַלע  תיבה  דער  אין  אַַרייננעמען  זאָָל 
וועלט־ענינים וועלכע קענען אַַפרלאָָרן גיין 

- כמל החי וגו’.

יעדן  וצ  דעופרן  אָָוונייגנוו(   ( הרואה  די 
אידן איז:

אַַלץ אָָווס עס איז אַַפאַַרן אין וועלט אָָווס 
אָָדס  וועט  אַַבמיאגנו  זיין  אָָן  אַַז  ווייסט  ער 
ווערן - ליגט אויף אים  בורח און אַַפרלאָָרן 
אַַ פליכט אַַריינוצנעמען אָָדס אין זיין תיבה, 
וצ  אָָדס  דערהויבן  און  אַַרטעווען  וצ  דכי 
אַַז אָָדס האָָט  ג-טלעקכייט. אויב ער מיינט 
ניט קיין שייוכת וצ אים איז אָָדס קעגן דעם 
דער  וויאַַבלד  אַַז  רפטית:  הגשהה  ופן  ידוס 
אויבעשרטער האָָט אַַזוי געפירט אַַז ער ווייס 
אַַפאַַרן,  איז  זאַַך  אַַזאַַ  אַַז  צמיאות,  דער  ופן 
בורח  אָָדס  וועט  אַַבמיאגנו  זיין  אָָן  אַַז  און 



PAR SHAS Noach I I  |   Noah ’s Lesson – Saving Ours elves Isn ’ t Enough19

23. Likkutei Torah, Bamidbar, p. 
91d.

24. The maamar entitled Tzohar 
Ta’aseh, 5691.

25. Tehillim 55:23.

26. See Sefer HaMaamarim Kuntrei-
sim, Vol. 2, p. 338b, et al.

27. Bereishis 9:13.

28. Bereishis Rabbah 35:3.

a reason: so that he should draw it close in order to ele-
vate it to its G-dly source.

Such a course of action makes one worthy of receiv-
ing assistance from Above, enabling him to “enter the 
ark,” and to proceed until he achieves the state alluded 
to by אל אמה תכלנה מלמעלה, “to a cubit you shall complete 
it from above.”22 אמה, “a cubit,” is an acronym for the 
words אלקינו מלך העולם, Elokeinu Melech HaOlam, “our 
G-d, King of the Universe.”23 To explain: By making 
“our G-d,” the G-d of Israel, we ensure that He becomes 
also “King of the Universe.” 

The verse continues מלמעלה  which literally ,תכלנה 
means “you shall complete it from above.” However, ac-
cording to Chassidus, it is interpreted to mean that also 
the “conduits,” keilim (כלים), for sustenance are granted 
 from Above.24 This follows the motif, “He will מלמעלה
sustain you (יכלכלך),”i

25 i.e., He will provide the conduits, 
keilim (כלים), for your blessings.26 Our achievements will 
extend until we bring about “My rainbow I have set in 
the cloud.”27 The rainbow is associated with the glow of 
G-d’s Presence.28 In other words, through this service, a 
person makes the entire world a dwelling place, illumi-
nated by the light of G-d’s Essence.

אָָדס  - איז  ווערן  און אַַפרלאָָרן 
זאָָל  ער  דכי  וצליב דעם,  זיכער 

אָָדס ברקמ און מעלה זיין.

ער  אַַבמוקט  דעאָָמלט  און 
מלמעלה  סיוע  און  הילף  די 
אויפן “בא אל התיבה” ביז עס 
וועט ביי אים ווערן ו“אל אמה 
איז  אמה  מלמעלה”,  תכלנה 
מלך  אלקיונ   - תיובת  ראשי 
העולם, ךרוד אלקיונ )ג־ט ופן 
העולםכט;  מלך   - ווערט  אידן( 
די  אויך   - מלמעלה  תכלנה 
מען  גיט  סנרּפּה(   )אויף  כלים 
אים מלמעלהל, על ךרד ו“הוא 
שקתי  “את  ביז   - יכלכל”ךלא 
נתתי בענן” שקומ לילב - דער 
שקת )רעובנגיגן( איז, בכיוכל, 
אויבעשרטן  וצם  גוצעגליכן 
אַַגצנע  די  אַַמכט  ער  אַַז   -
וועלט אַַפר אַַ דירה וצ עומצתי 

יתךרב.

)משיחת ש”פ בראשית חשי”ז(

יח( רפסי אויפן קוספ ננשותם לנביך.
יט( ביארוי הזהר פ’ חנ על מארמ הזהר נוהר 

יצוא מעדן.
מכבוה  בצנים.  פ’  ריש  תרוה  לוקטי  כ( 

ומוקמת.
כא( ובשעות לט, א.

בכ( היום יום - ב”כ טבת תג”ש.
כה,  סימן  חיים  אחרו  הזקן,  אר”ומד  גכ( 

סעיף יא.
דכ( קרפ מא.

כה( רדנים פא, א.
וכ( זע ווצאת הריש”ב אין אפנאגנ.

כז( תרומה טז, א.
חכ( שמלי כט, יג.

כט( לוקטי תרוה סמעי צא, ד.
ל( ”דה צהר תעשה ת”צרא.

לא( תהלים נה, גכ.
לב( רבאשית ברה קרפ לה, ג.



פרשת חנ ג   |   לקוטי שיחות 20

Introduction

We often hear praise for “an A for effort” – celebrating those who work hard even when 
their achievements fall short of other’s. It’s a comforting thought: If you can’t reach 
the heights, at least you tried your best.

But that’s not the message the Rebbe delivers in this sichah. The focus here isn’t on appreciat-
ing a person’s hard work despite limited success. It’s about what it takes to work hard.

Why is working hard important? Because in doing so, we are going beyond the limits of our 
own capacities. And the only way to surpass our natural capacities is by accessing something 
within ourselves that isn’t limited at all – the Divine spark of our souls. When we push past what 
we thought possible, we’re not just exerting more effort; we’re revealing an unlimited G-dly di-
mension that transcends all boundaries.

In this framework, reaching impressive heights while remaining within our comfort zone 
may actually be less significant than a seemingly modest accomplishment that required us to 
shatter our perceived limitations. The measure isn’t what we accomplished, but whether we 
broke through to access the infinite potential we inherently possess.

This defines the nature of our Divine service at the present time. After the peak spiritual 
moments of the Tishrei holidays, we cannot sit back and relax. There is always a loftier level that 
we can aspire to – because both G-d and the soul are unlimited.

Noach III  |  חנ ג
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Noach, 5717 (1956)



PAR SHAS Noach I I I   |   Navigating Transi tion21

א. עס איז אַַפאַַרן אַַ שרימה )אַַ תרוה-
החמצ  אר”ומד  ק”כ  ופן  אַַפצרייכעגנונ( 
ר’  ארמ  אָָן:  זיך  הויבט  וועלכע  קדצ, 
אתם  מי  לנפי  ירשאל  ארשיכם  עקיבא 
צייט  די  אתכםלג.  מטהר  מוי  מטהרים 
שדחים  די  ופן  איז  שרימה  דער  ופן 
“ארמ  ופן  שייוכת  די  תרשי,  און  אלול 
זמן  אָָדזיקן  דעם  וצ  וכו’”  עקיבא  ר’ 
רעדט  עס  אָָווורם  אַַפשרטאַַדניק,  איז 
ופן תבושה.  עדובה  דער  וועגן  אָָדך  זיך 
ר’  ארמ  נשמה  די  איז  אויך  דעאַַפרר 
וצם  געאָָוורן  אַַרייגנעשטעלט  עקיבא 
ווערט  עס  וואו  ימוא,  כסמת  ופן  וסף 

אַַבהאַַדנלט די עדובה ופן יום כירופ.

עס איז אויך אָָד אַַ מארמ סחיודת מיט 
דעם זעלבן אָָנהויב )ארמ ר’ עקיבא( ופן 
צפופיק  מיט  ת”סרז,  חנ  שרפת  בשת 
יאָָר רוציק. וויאַַבלד אַַז אָָדס איז געזאָָגט 
אַַז  סימן  אַַ  איז  חנ  שרפת  אין  געאָָוורן 
קען  שרפה.  דער  וצ  שייוכת  האָָט  אָָדס 
ווערט  ווי עס  זאָָגן שפבטות, לויט  מען 
דעקרלערט אין תרוה ארו, אַַז דער ובמל 
ופן  אָָווסער  די  ווי  ךרד  על  געווען  איז 
אבון  )זע  מטהר  זיינען  וועלכע  וקמה 

סעיף א(.

ווציי  אַַפאַַרן  זיינען  תבושה  אין  ב. 
ענינים: א. ושפט - תבושה טאָָן אויף זידנ. 
 ב. דער נפימיות’דיקער ענין ופן תבושהלד -

Purifying Waters

1. There exists a manuscript1 from the 
Rebbe, the Tzemach Tzedek, on the teaching,2 
“Rabbi Akiva declared, ‘Fortunate are you Is-
rael – before whom do you purify yourselves, 
and who purifies you? Your Father in Heaven!’ ” 
The Tzemach Tzedek composed this manuscript 
during the months of Elul and Tishrei, and the 
connection of his teaching to this time of year 
is understood straightforwardly as the subject 
matter concerns the service of teshuvah, “re-
pentance,” the theme of these months. For the 
same reason, the mishnah beginning, “Rabbi 
Akiva declared…,” was placed at the conclusion 
of Tractate Yoma, which describes the Divine 
service of Yom Kippur. 

Similarly, there exists a maamar from the 
Rebbe Rashab beginning with the words, “Rabbi 
Akiva declared…,” from 50 years ago – Shabbos 
Parshas Noach, 5667. Since it was delivered on 
Parshas Noach, there is certainly a connection to 
this week’s Torah portion. That connection can 
be explained straightforwardly according to the 
teaching in Torah Or that the waters of the Flood 
parallel the purifying waters of a mikvah. (See 
sec. 1 of the first sichah on this Torah reading.)

The Dual Dynamic of Teshuvah
2. There are two dimensions of teshuvah: a) 

teshuvah in a simple sense, repentance for sin, 
and b) the inner content of teshuvah3 – “the 

Navigating Transition

1. Later published in Or HaTorah, 
Devarim, Vol. 3, p. 1576.

2. Yoma 85b.

3. See Likkutei Torah, the beginning 
of Parshas Haazinu, p. 72b.



פרשת חנ ג   |   לקוטי שיחות 22

spirit returns to G-d who gave it”4 – which, in Di-
vine service, expresses the inner will of the heart 
that transcends reason and understanding. 

The precision of the twofold question, “Before 
whom do you purify yourselves, and who purifies 
you?” is to be understood accordingly: “Before 
whom do you purify yourselves” refers to man’s 
efforts to do teshuvah, refine himself, and ascend 
from below – this is repentance for sin. “Who pu-
rifies you?” refers to teshuvah that is granted from 
Above to below, something man cannot attain on 
his own – in other words, it refers to his expression 
of the spiritual potential granted to him by G-d, as 
expressed by the verse, “the spirit returns to G-d 
who gave it.”

Based on the Baal Shem Tov’s well-known in-
terpretation5 of G-d’s command to Noach, “Enter 
the ark (teivah),” as referring to entering and in-
vesting oneself in the words (teivos) and letters of 
Torah and prayer, it can be said that these two 
dimensions of teshuvah are also alluded to in 
Parshas Noach. Torah and prayer represent two 
opposite movements: the Torah that was given 
from Above to below, and prayer which represents 
man’s efforts to ascend from below. The letters 
of Torah resemble stones created by the hand of 
Heaven. By contrast, the letters of prayer are com-
pared to bricks, which are counterparts to stones 
fashioned by human hands.6

When No Limits Are Sufficient
3. The inner will of the heart and self-sacrifice 

that transcend reason and understanding can be 
manifest in different ways – in lofty forms, and 
also in simple, basic forms. 

Self-sacrifice means surrendering one’s will.7 

4. Koheles 12:7.

5. See ﻿p. 14 above.

6. See Torah Or, Parshas Mishpatim, 
p. 77d ff.

7. Ibid., Parshas Mikeitz, p. 36b.

ארש  האלקים  אל  תבוש  ו“החור 
אָָדס  איז  השם  עדובת  אין  נתנה”לה. 
די רדמיגה ופן רעותא דלבא )טיפער 
למעלה  איז  אָָווס  אַַבגער(  האַַרץ 

מטעם דועת )העכער ופן כשל(.

ופן  דיקו  דער  אויך  איז  אָָדס  אָָווס 
אתם  מי  “לנפי  לושן:  לטן  אָָדּפּ דעם 
אתכם”.  מטהר  “מי   – און  מטהרים” 
די עשרטע - לנפי מי אתם מטהרים 
למעלה  מלמטה  תבושה  די  איז   -
ווצייטע  די  זידנ.  אויף  תבושה  די   -
תבושה  די  איז   - אתכם  מטהר  מי   -
אל  תבוש  והחור   - למטה  מלמעלה 

האלקים ארש נתנה.

ענינים  ווציי  די  אַַז  זאָָגן,  מען  קען 
אין  אויך  מורמז  זיינען  תבושה  ופן 
שרפת חנ - ווי עס איז אַַבוואסוט דער 
פיקור ופן בעל שם טבו אויפן קוספ 
אַַרייגניין  זאָָל  מען   - התיבה  אל  בא 
תפלה,  און  תרוה  ופן  אותיות  די  אין 
אָָווס די אָָדזיקע ווציי ענינים - תרוה 
למטה  מלמעלה  זיינען   - תפלה  און 
)תרוה( און מלמטה למעלה )תפלה(. 
דער  אין  זיינען  תרוה  ופן  אותיות 
חבינה ופן אנבים אָָווס זיינען געאַַמכט 
בידי משים, אותיות ופן תפלה זיינען 
אָָווס  )ציגל(,  לנבים  וצ  גוצעגליכן 

אָָדס זיינען אַַנבים בשידי אדםלו.

ג. דער ענין ופן רעותא דליבא און 
סמירת שפנ אָָווס איז העכער ופן טעם 
אַַפשרידענע  אין  אַַפאַַרן  איז  דועת, 

אנפוים - הויכע און נידעריקע.

סמירת שפנ מיינט סמירת הוצרןלז 



PAR SHAS Noach I I I   |   Navigating Transi tion23

To borrow a Talmudic expression,8 “What difference 
does it make to me if he kills it entirely or kills it par-
tially?” Applied personally, this means that whenever a 
Jew submits his own will to the will of G-d, breaking 
his ego even slightly, “killing it partially” – it is also an 
act of mesiras nefesh, “self-sacrifice.” 

Conversely, even those of the loftiest stature 
should not be content with serving G-d solely as de-
fined by their reason and understanding. They, too, 
must break and humble themselves with mesiras 
nefesh. Only then will they be able to access G-dliness, 
as implied by the verse,9 “I, who am lofty and holy, 
dwell [– specifically –] with those who are contrite 
and humble of spirit.” 

There are those who can legitimately claim, “Since 
I am among those of truly lofty stature, why is it not 
sufficient for me to serve G-d through reason and un-
derstanding? After all, through my service of reason and 
understanding, I achieve no less than what another at-
tains through self-sacrifice.” 

The answer to such a person is implied by the com-
mand to love G-d10 b’chol me’odecha (“with all your 
might”). Me’od, translated as “might,” also means “very” 
or “much.” In that context, loving G-d b’chol me’odecha 
means expressing an exceedingly great love that surpass-
es one’s natural limits. However, the term used by the 
Torah is not me’od but me’odecha, “your me’od,” suggest-
ing that each person has his own individual limits that 
he must transcend.11 As long as he remains within the 
framework of his reason and understanding, he has not 
gone beyond his limits and, hence, is not capable of ac-
cessing G-dliness. To access G-dliness, it is necessary to 
go beyond one’s limits and express mesiras nefesh.

The same applies to the study of Chassidus: Even a 
person who studies Chassidus extensively and conducts 
himself according to its customs and guidelines – 

8. Bava Kama 65a. 

9. Yeshayahu 57:15. We have 
translated the verse as interpreted 

in the series of maamarim entitled 
Yom Tov shel Rosh HaShanah, 5666, 
p. 439, et al. The literal translation 
would be different. 

10. Devarim 6:5.

11. Torah Or, Parshas Mikeitz, p. 
39d, et al.

אייגענעם  דעם  איבעגרעבן   -
 - זאָָגט  רמגא  די  ווי  און  ווילן, 
מה לי קטלא וכלה מה לי קטלא 
וביג  יעדער  מיט  איז  פלגאלח, 
וצליב  זיך  וביגט  איד  אַַ  אָָווס 
אַַ  אַַפילו מיט  דעם אויבעשרטן, 
תונעה קלה - איז אָָדס אַַ קטלא 
סמירת  אויך  אָָדס  איז  פלגא, 
זייט  אַַדנערער  דער  ופן  שפנ. 
אַַפילו דער וועלכער איז אַַ ודגל 
אויך  אים  אַַפר  איז  ודגבשלים, 
ניט געגונ די עדובה אָָווס על פי 
אים  ביי  אויך  אָָנר  דועת,  טעם 
סמירת  מיט  וביג  דער  זיין  ומז 
שפנ, אָָווס קודא דעאָָמלט וועט 
ער נעמען ג־טלעקכייט, אַַזוי ווי 
עס שטייט ורמם שודקו אוכשן, 

ואת כדא פשול חורלט - קודא.

ער קען ניט טענה’ען, וויאַַבלד 
ודגבשלים,  ודגל  אַַ  איז  ער  אַַז 
ניט  אים  אַַפר  אַַפאָָוורס  איז 
זיין  מיט  ער  דועת?  טעם  געגונ 
ניט  אויף  אָָדך  טוט  דועת  טעם 
מיט  ווצייטער  אַַ  ווי  ווייניקער 

סמירת שפנ?

אַַדרף  עס  אַַז  אים  מען  זאָָגט 
זיין “כבל מאךד”מ, מאד שלךמא, 
זיין  אין  שטייט  ער  זמן  כל  און 
ער  קען  דועת,  טעם  אייגענעם 
אויף  ג-טלעקכייט,  נעמען  ניט 
מען  ומז  ג-טלעקכייט  נעמען 

האָָבן סמירת שפנ קודא.

לענרען  מיטן  אויך  איז  אַַזוי 
סחיודת: אַַפילו דער אָָווס לענרט 
סחיודת פושבי און פירט זיך לויט 
אָָוונייזגנוען, און  נמהגים   אירע 



פרשת חנ ג   |   לקוטי שיחות 24

so much so that when he examines his surround-
ings and compares himself to others, he imagines 
that he has already reached the peak of Divine ser-
vice – must be told that whatever he has achieved 
is not sufficient. He should not be satisfied with 
what he has accomplished. There is a necessity for 
labor, straining oneself beyond one’s limits to the 
extent of mesiras nefesh.

As explained in Kuntreis U’Maayan,12 even 
a person who comprehends concepts well and 
grasps them easily must labor in the study of Chas-
sidus. True, he grasps immediately what requires 
tremendous effort for another to comprehend, 
but that refers only to the intellectual dimension of 
Chassidus. To internalize the G-dliness embedded 
within it, he must exert himself, for as long as he re-
mains in the context of his limited existence, in his 
current state, he has no connection to G-dliness.

Gazing from the Peak of the Mountain
4. This is the allusion implied by reading Par-

shas Noach directly following Rosh HaShanah, 
Yom Kippur, and the month of Tishrei. On Yom 
Kippur, “the essence of the day atones,”13 and G-d 
forgives all transgressions. It is said regarding 
Yom Kippur that, on that day, the Jewish people 
are united with G-d in a singular bond – “Israel 
and the King are alone together.”14 At that point, 
the person’s entire existence is G-dliness.

Accordingly, he might: Why he must serve 
G-d with mesiras nefesh, when his entire exis-
tence is G-dliness?

12. Kuntreis U’Maayan, discourse 
16, ch. 2.

13. See Rambam, Hilchos Teshuvah 
1:3.

14. Zohar, Vol. I, pp. 64a-b, 208b, 

Vol. III, p. 32a. Those sources refer 
to the bond between G-d and the 
Jewish people celebrated on Shemini 
Atzeres. Similar concepts apply re-
garding Yom Kippur. Regarding the 
connection between Shemini Atzeres 

and Yom Kippur, see the maamar 
entitled Lehavin Inyan Simchas 
Torah, 5738, et al. See also Likkutei 
Sichos, Vol. 4, p. 1153ff. (translated 
in Selections from Likkutei Sichos, 
Festivals, Vol. 1, p. 98ff.).

און שבעת ער קוקט אויף דעם אַַורם, 
קען זיך אים כודטן אַַז ער שטייט ושין 
אין פשיץ - זאָָגט מען אים אַַז עס איז 
ניט געגונ - מען ומז האָָבן עדובה און 

עדובה מיט סמירת שפנ.

אין דעם  ווערט דעקרלערט  ווי עט 
אָָווס  דער  אַַז  “מועין”במ,  נוקטסר 
אַַן  נעמט  און  תפיסה  וגטע  אַַ  האָָט 
אַַן  אָָווס  אָָדס  אַַז  אַַזוי  רגיגנ,  ענין 
ורגיס  האָָבן  דעוריף  אַַדרף  אַַדנערער 
גלייך  אָָדס  ער  נעמט  האָָרעװאַַניע, 
ער  אויך  אַַדרף  דנופעסטוועגן   -
שטייט  ער  שבעת  אָָווורם  האָָרעווען. 
ווי  צמיאות  אַַברגענעצטער  זיין  אין 
וצ  קיין שייוכת  ניט  ער  האָָט  איז,  ער 

ג-טלעקכייט.

גלייך  אָָווס  מרז,  דער  איז  אָָדס  ד. 
אַַוריגסייעדניק ופן ראש הנשה און יום 
כירופ און שדוח תרשי - לייענט מען 

שרפת חנ.

יום  של  עומוצ  איז  כירופ  יום 
רפכמ(  איז  אַַליין  טאָָג  )דער  רפכמגמ 
און דער אויבעשרטער איז חומל אַַלע 
אַַז  שטייט,  כירופ  יום  אויף  עביורת. 
מיטן  אַַפראייצניקט  זיינען  דעאָָמלט 
מולכא  “ירשאל  איז  עס  אויבעשרטן, 
צמיאות  אַַגצנע  זייער  און  בלודוחהי” 
איז אלוקת. קען מען אָָדך מיינען, אָָנך 
אָָווס אַַדרף מען די עדובה ופן סמירת 
אַַגצנער  זייער  אַַז  וויאַַבלד  שפנ, 
צמיאות איז ג-טלעקכייט? איז אַַבלד 



PAR SHAS Noach I I I   |   Navigating Transi tion25

15. See Sefer HaSichos 5689, p. 25.

16. The Yom Kippur liturgy.

17. Kerisos 6:3.

Therefore, immediately after the month of 
Tishrei, we read Parshas Noach, wherein G-d 
commands, “Enter the ark.” This suggests that ev-
ery person must apply himself in the two paths of 
teshuvah: from below to Above and from Above 
to below. Mesiras nefesh is necessary because, as 
long as one has a sense of individual identity, no 
matter how lofty and refined that identity is, he 
cannot relate to the Essence of G-d. Instead, a 
person must go beyond all limits of self, serving 
G-d specifically b’chol me’odecha.

To Start All Over Again
5. Based on this, we can also understand a sto-

ry related by my revered father-in-law, the Rebbe 
Rayatz,15 that once, on the day after Yom Kip-
pur, he entered the study of his father, the Rebbe 
Rashab, and asked, “Father, what now?” 

The Rebbe Rashab answered him, “Now, we 
must first begin to do teshuvah.”

On the surface, the answer is difficult to com-
prehend: This was after the teshuvah of Yom 
Kippur, when G-d had already “forgiven Israel 
and pardoned the tribes of Yeshurun.”16 Why 
then did the Rebbe Rashab say that it is necessary 
to do teshuvah?

Indeed, the Mishnah17 relates that, out of fear 
that he had sinned unknowingly, Bava ben Buta 
would bring a conditional guilt-offering every 
day except for the day after Yom Kippur, because 
on that day, the concept of transgression was not 
relevant.

This can be explained as follows: The truest 
form of teshuvah is expressed by the verse,3 “The 
spirit returns to G-d who gave it.” Now, G-d is 

שדוח תרשי,  ופן  אַַוריס  גייט  ווי מען 
אל  ב“א  חנ:  שרפת  מען  לייענט 
וקים  ביידע  אין  אַַרייגניין   - התיבה” 
מלמטה   - תבושה  ופן  )ריכטגנוען( 
מען  אַַז  למטה,  מלמעלה  און  למעלה 
אָָווורם  שפנ,  סמירת  האָָבן  אַַדרף 
ווען מען  ניט  נעמען עומצת קען מען 
איז אַַ צמיאות - ווי הויך זיין צמיאות 
זאָָל ניט זיין - אָָנר עס אַַדרף זיין כבל 

מאךד קודא.

אויך  מען  וועט  דעם  לויט  ה. 
אר”ומד  ח”ומ  ק”כ  אָָווס  אַַפשרטיין 
)דער ברי דער וושער( האָָט דעצריילט, 
יום  אָָנך  אָָמגרן  אויף  אייאָָמנל,  אַַז 
אָָפטער  זיין  וצ  אַַריין  ער  איז  כירופ, 
דעם ברי’ן ”נע און האָָט אים גערפעגט: 
טאַַטע, אָָווס איצטער? האָָט דער ברי 
”נע אים געענטפערט: איצטער אַַדרף 

מען עשרט תבושה טאָָן.

אַַפשרטאַַדניק:  ניט  איז  פלגו  אין 
געווען  ושין  איז  עס  אַַז  וויאַַבלד 
דער  און  כירופ  יום  ופן  תבושה  די 
אויבעשרטער איז סלחן לירשאל חמולן 
לבשטי יורשן - היינט אָָווס זאָָגט מען 

אַַז ער אַַדרף ווייטער תבושה טאָָן.

- ווי די נשמה דעצריילטדמ. אַַז בבא 
בן ובטא פלעגט אַַלע טאָָג רקמיב זיין 
אָָמגרן  אויף  אויסער  תלוי,  אשם  אַַן 
אָָנך יום כירופ, ווייל דעאָָמלט איז אָָנך 

ניט שייך קיין זידנ. -

אָָנר דער שפט איז, אַַז וויאַַבלד דער 
ו“החור  איז  ופן תבושה  ענין  אמת’ער 
און נתנה”,  ארש  האלקים  אל   תבוש 



פרשת חנ ג   |   לקוטי שיחות 26

18. The term encompassing lights, 
oros makifim, refers to a level of 
G-dly light that is unlimited and 

hence, cannot be internalized within 
the world.

unlimited. As such, the Divine service mandated 
by “the spirit return[ing] to G-d who gave it” is 
also unlimited.

Accordingly, there are no bounds to the degree 
of G-dly light drawn down. When a given level 
of encompassing lights18 is drawn down, those 
lights are internalized, and then even loftier en-
compassing lights are drawn down. The Divine 
service stemming from the inner will of the heart 
that transcends reason and understanding re-
lates to these loftier levels of G-dly light. 

This is the meaning of the Rebbe Rashab’s an-
swer: “Now, we must first begin to do teshuvah.” 
Previously, the Jews did not have the potential 
to carry out the loftier level of teshuvah because 
they were involved with lower matters. After 
Yom Kippur, one must first begin to do teshu-
vah in its truest sense, accessing teshuvah’s inner 
dimension.

What Does It Mean to Carry Out G-d’s Will?
6. This is the general concept of the service 

of teshuvah and self-sacrifice, as reflected in our 
Sages’ words,8 “What difference does it make to 
me if he kills it entirely or kills it partially?” 

On the one hand, a person must realize that 
even when he is in a spiritually degraded state, 
every time he breaks his ego or humbles him-
self to G-d – even regarding a small matter – it is 
considered self-sacrifice, because “killing it par-
tially” is like “killing it entirely.” 

On the other hand, even those who reach lofty 
levels cannot fulfill their obligation through ser-
vice of reason and understanding alone. Instead, 
self-sacrifice – “killing it entirely” – is required. 
Moreover, when such a person is lacking this 

ג-טלעקכייט איז אָָדך אאַַבמורגענעצט, 
והחור  ופן  עדובה  די  אויך  איז  מבילא 
אַַן   - נתנה  ארש  האלקים  אל  תבוש 

אאַַבמורגענעצטע.

אָָווורם שבעת עס ווערן ךשמנ אורות 
קמיפים, גייען די אָָדזיקע אורות אַַריין 
ךשמנ  ווערן  עס  און  נפימיות  אַַ  אין 
זיי  אָָווס אין  העכערע אורות קמיפים, 
דליבא”,  “רעותא  ופן  עדובה  די  איז 

אָָווס איז העכער ופן טעם דועת.

דעם  ופן  שפט  דער  איז  אָָדס  און 
מען  אַַדרף  “איצטער  אַַז  ענטפער, 
עשרט תבושה טאָָן”, ווייל רפיער האָָט 
העכערע  די  טאָָן  געקענט  ניט  מען 
תבושה, אָָווורם מען האָָט געהאַַלטן ביי 
נידעריקע ענינים, אָָבער אָָנך יום כירופ 
- דעם  טאָָן  אַַדרף מען עשרט תבושה 

נּפּימיות’דיקן ענין ופן תבושה.

ענין  דער  אַַלגעמיין  אין  איז  אָָדס  ו. 
שפנ,  און סמיורת  ופן עדובת התבושה 
מה לי קטלא וכלה מה לי קטלא פלגא. 
ופן איין זייט אַַדרף מען וויסן אַַז אַַפילו 
שבעת מען שטייט אין אַַ נידעריקן בצמ, 
דנופעסטוועגן איז יעדער אָָרבך און וביג 
אָָווס מען רבעכט זיך און מען וביגט זיך 
וצם אויבעשרטן, ווערט אַַפררענכט אַַפר 
סמירת שפנ, אָָווורם “קטלא פלגא” איז 

אַַזוי ווי “קטלא וכלה”:

און ופן דער ווצייטער זייט - אַַפילו 
ווען מען שטייט אין אַַ הויכער רדמיגה 
קען מען ניט יצוא זיין בלויז מיט דער 
עדובה ופן טעם דועת, אָָנר עס ומז זיין 

קטלא וכלה.



PAR SHAS Noach I I I   |   Navigating Transi tion27

19. Berachos 35b.

20. Yeshayahu 61:5. See Berachos, 
loc. cit.

dimension of service, it does not mean that he is 
missing only a specific detail – the aspect of self-sac-
rifice. Rather, his entire connection to G-dliness is 
flawed, for it is through such devotion – revealing the 
unlimited dimension of his soul – that he connects to 
G-d, who is truly unlimited. This is reflected by the 
verse, “I, who am lofty and holy, dwell with those 
who are contrite and humble of spirit,” i.e., specif-
ically among those who have broken and humbled 
themselves.

This concept is reflected in a teaching of the 
Talmud19 that even one whose Divine service  is mo-
tivated by love for G-d “with all your heart and with 
all your soul,”10 but lacks the love of “with all your 
might,”10 is one who “does not carry out the will 
of the Omnipresent.”19 Moreover, as one proceeds 
through manifold degrees of spiritual descent, it is 
possible that such an approach will lead to “not car-
rying out the will of the Omnipresent” in its literal 
sense.

By contrast, when the Jews serve G-d with 
self-sacrifice, “with all your might” – each person 
according to his measure – even if it is expressed in 
simple forms, they are deemed as “carry[ing] out 
the will of the Omnipresent.” The reward for such 
service is that “strangers will arise and pasture your 
flocks.”20 Even the strangers – the material environ-
ment in which the Jews live – will not only cease to 
obstruct them in their Divine service but will also 
assist them.

After Leaving the Ark
7. Mesiras nefesh means going beyond one’s own 

self, one’s sense of personal identity. However, the 
intention is not to experience mesiras nefesh and 
remain at that peak of Divine service, but that even 

מיינט  ניטאָָ,  איז  אָָדס  אויב  און 
בלויז רפט  אַַז עס פעלט  ניט  אָָדס 
- דער רפט ופן סמירת שפנ - אָָנר 
אַַפדנובר  אַַגצנער  דער  פעלט  עס 
ורמ“ם  אָָווורם  ג-טלעקכייט,  מיט 
כדא  ו“את  איז  אוכשן”  שודקו 

פשול ”חור - קודא.

אַַז  זאָָגט,  רמגאמה  די  ווי  אַַזוי 
די  אַַפאַַרן  איז  עס  ווען  אַַפילו 
ךשפנ  כבול  לךבב  כבל  ופן  עדובה 
- אָָנר עס פעלט דער “כבל מאךד” 
עשוין  “אין  ושין  אָָדס  הייסט 
דעם  ופן  און  וקמם”,  של  ונוצר 
ריובי  ארח   – אַַורימוקסען  קען 
ונוצר  עשוין  “אין   – השתלשלות 
טוט  מען  אַַז  ושפכטו,  וקמם”  של 

ניט ”רל דעם אויבעשרטסנ ווילן.

איז  עס  שבעת  אָָבער  אַַדנעשר 
אַַפאַַרן סמירת שפנ מיטן כבל מאךד 
- יעדער איינער לויט זיין מהות – 
אַַז אָָדס איז אין  אַַפילו שבעת  איז 
נידעריקע אנפוים, הייסט עס ושין 
“עשוין ונוצר של וקמם” - אַַז מען 
טוט דעם אויבעשרטסנ ווילן, אָָווס 
זרים  ו“עודמ  דעם  רבעגנט  אָָדס 
וועלן  )רפעדמע  צאכנם”ומ  רועו 
אייערע  אַַּפּשען   און  אוישפטיין 
אָָשף( - אַַז אַַפילו די רפעדמער ופן 
זיך, ניט אָָנר אָָווס זיי שטערן ניט, 

אָָנר זיי העלפן אָָנך וצמז.

שפנ  סמירת  ופן  תונעה  די  ז. 
זיין  ופן  זיך,  ופן  אַַוריגסיין  מיינט 
אַַז  איז  נווכה  די  אָָבער  צמיאות. 



פרשת חנ ג   |   לקוטי שיחות 28

21. See Likkutei Sichos, Vol. 2, p. 
434ff. (translated in Selections from 
Likkutei Sichos, Festivals, Vol. 1 p. 
184ff.).

22. Talmud Yerushalmi, Pesachim 

1:1; Bereishis Rabbah 25:2, 34:11.

23. Zohar, Vol. III, p. 149b.

24. Likkutei Torah, LiGimmel Par-
shiyos, republished in Or HaTorah, 

Bereishis, Vol. 3, p. 643b.

25. Rambam, Hilchos Shaar Avos 
HaTumah 6:16. See the Kessef Mish-
neh to that source.

afterward, when one returns to the ongoing re-
alities that constitute his ordinary existence, the 
impact of his mesiras nefesh should continue to 
be felt. This resembles the concept explained21 
regarding the superior quality of the unity 
of Shemini Atzeres that extends also into the 
weekdays that follow that holiday.

This idea is also alluded to in the narrative of 
the Flood. During the Flood, the entire world was 
inundated by water. All existence was engulfed to 
the extent that even the heavenly constellations 
did not function.22 All creation was nullified. No-
ach and his family cut off from worldly concerns. 
Everything was encompassed within the “ark,” 
within the letters of Torah and prayer.

Existence in the ark resembled the Divine 
service of the month of Tishrei – secluding one-
self from, and elevating oneself above, the world. 
As clarified by the commentary of the Zohar23 
and Likkutei Torah24 on the verse, “The ark rest-
ed in the seventh month,” the resting of the ark 
reflects the Divine service of the month of Tish-
rei, the seventh month from Nissan. However, 
the purpose of the Flood was not the seclusion 
brought about by the Flood, but its aftermath: 
What would happen when Noach and his chil-
dren departed from the ark? Would they be able 
to then retain the same spiritual focus they had 
while in the ark, even as they involved them-
selves in worldly matters?

When One Emerges
8. This contributes an additional dimension 

to the connection between the waters of the 
Flood and the waters of a mikveh: Rambam25 

אויך דעאָָנרך, ווען ער מוקט רוציק אין 
זיין צמיאות, זאָָל זיך אָָנהערן ביי אים די 

תונעה ופן סמירת שפנ.

וועגן  גערעדטחמ  האָָט  מען  ווי  אַַזוי 
דער מעלה ופן אודחת ופן משיני ערצת, 
אָָווכעדיקע  די  אין  אויך  בלייבט  זי  אַַז 

טעג אָָנך משיני ערצת.

און אָָדס איז אויך מורמז אין דעם ענין 
ופן ובמל, שבעת דעם ובמל, איז די אַַגצנע 
אַַפילו  ביז  אַַפרטקנורען,  געווען  וועלט 
געאַַברעטמט.  ניט  אָָדן  האָָבן  מזלות  די 
געווען  איז  מען  בטל,  געווען  איז  וועלט 
זאַַכן,  וועלטישע  ופן  אויגסעשלאָָסן 
אין  אייגנעשלאָָסן  געווען  איז  מען  און 

“תיבה” - אותיות ופן תרוה און תפילה.

עדובה  די  ווי  ךרד  על  געווען  ס’איז 
אָָדן  איז  מען  אָָווס  תרשי,  שדח  ופן 
ווערט  ווי עס  וועלט.  ופן  גּפּעשלאָָסן  אָָ
לוקטי  אין  און  זהרנ  אין  דעקרלערט 
התיבה  ו“תחנ  קוספ  אויפן  תרוהנא 
שדוחב הבשיעי” )די תיבה האָָט געורט 
אין דעם זיבעטן שדוח( - אַַז אָָדס מיינט 
)וועלכער  תרשי,  שדוח  ופן  עדובה  די 

איז דער זיבעטער שדוח ופן ניסן(.

דער תכלית איז אָָבער אַַבשטאַַנען ניט 
אין דעם ובמל, אָָנר אין דעם אַַוריגסיין 
אַַז דעאָָמלט  ופן דער תיבה אין וועלט, 
זאָָל מען זיין אַַזוי ווי מען איז געווען אין 

דער תיבה.

ח. אָָדס איז אַַ אָָגוצב אין דער שייוכת 
ופן מי הובמל מיט מי וקמה:

טהרה  די  אַַז  זאָָגטבנ  ”במרם  דער 



PAR SHAS Noach I I I   |   Navigating Transi tion29

26. See the previous sichah, sec. 3.

27. Kuntreis Bikkur Chicago, p. 8, 
summarized in Hayom Yom, entry 3 

MarCheshvan.

28. Bereishis 12:1.

29. Toras Menachem, Sefer 
HaMaamarim Melukat, Vol. 1, p. 
250ff.

states that a person’s purification is completed, not 
when he immerses in the waters of a mikveh, but 
when he emerges from it. In other words, when 
he emerges from the mikveh, it should be evident 
that he immersed himself in its waters.

Similarly, concerning the charge, “Enter the 
ark (hateivah),” the words (teivos) of Torah and 
prayer: The ultimate intention is not the state of 
bittul bemetzius (“utter and complete self-nulli-
fication”) reached during the time of prayer and 
Torah study, but that, after prayer and Torah 
study, one’s mindset should remain the same as 
it was during the time of prayer and Torah study. 
As mentioned above,26 before praying, the Baal 
Shem Tov was not certain whether he would re-
main alive afterwards. He feared that the utter 
bittul and the intense yearning for G-d that he ex-
perienced during prayer might actually lead to his 
soul’s expiration. Nevertheless, afterwards, as an 
expression of his bond with G-d, he returned to 
the world because living in this world fulfills the 
Divine essential intent in creation.

A Turn Towards Joy
9. My revered father-in-law, the Rebbe Rayatz, 

once said27 that the week during which Parshas 
Noach is read is a melancholy week. But at its end, 
closer to Parshas Lech Lecha, it begins to become 
more cheerful because there it describes the birth 
of our Patriarch Avraham.

The connection between that Torah reading and 
joy is especially powerful according to the inner 
interpretation of the command,28 “Go forth... to 
the land that I will show you” – that it refers to the 
souls’ descent to this material plane. There, a true 
superior spiritual quality is revealed.29 

מען  שבעת  ניט  אַַפרעדניקט  ווערט 
גייט  אָָנר שבעת מען  אין וקמה,  איז 
אַַוריס ופן וקמה ד. ה. אַַז ווען ער גייט 
זיין קענטיק  אַַדרף  אַַוריס ופן וקמה. 
אויף אים אַַז ער איז געווען אין וקמה.

דעם  אין  אויך  איז  זאַַך  זעלבע  די 
די  אין  אַַרייגניין  התיבה”,  אל  “בא 
איז  תפלה,  און  תרוה  ופן  ווערטער 
ביטול  דער  ניס  הנוכה  תכלית  דער 
און  לענרען  שבעת’ן  צמביאות 
און  אַַדנווען  אָָנכן  אַַז  אָָנר  אַַדנווען, 
שבעת  ווי  אַַזוי  זיין  ער  זאָָל  לענרען 

דעם אַַדנווען און לענרען.

)אויבן  גערעדט  האָָט  ווי מען  אַַזוי 
טבו,  שם  בעל  דעם  וועגן  ח(  אות 
געווען  ניט  איז ער  אַַדנווען  אַַפרן  אַַז 
אים  מיט  זיין  וועט  עס  אָָווס  זיכער 
כלות  דעם  וצליב  אַַדנווען,  אָָנכן 
אַַדנווען  שבעת’ן  ביטול  און  השפנ 
עטער  ּפּש ער  איז  דנופעסטוועגן   -
אָָווורם  וועלט,  אין  רוציק  געמוקען 

אָָדס איז דער עירק נווכה.

האָָט  וושער  דער  ברי  דער  ט. 
אַַ  איז  חנ  אַַז שרפת  געזאָָגטגנ  אַַאָָמל 
שרפת  אין  און  אָָווך  “אַַקלעומטנע” 
לך לך הויבט אָָן וצ ווערן רפיילעכער, 
אָָווורם דעאָָמלט איז געאָָברן געאָָוורן 
ארבהם אביונ - און רפבט לויט דער 
ארש  וג’  לך  לך  ופן  הנפימי  פישור 
די מעלה ופן  ווייזט  אַַז מען   - אראך 

ומשנת.

זאָָל דער אויבעשרטער געבן אַַז די 
דעווריילע  זיינען  אָָווס  ענינים  אַַלע 
אַַקלעומטנע - וצליב וועלכער ס’איז 



פרשת חנ ג   |   לקוטי שיחות 30

As we approach Parshas Lech Lecha, may G-d 
grant that all matters that for whatever reason 
are presently gloomy be transformed and be-
come joyful, and may they be accompanied by 
visible and revealed goodness.

סיבה - איז אַַזוי ווי מען גייט אַַריין אין 
ווערן רפיילעך  זיי  זאָָלן  שרפת לך לך, 

מוקּפּען בטבו הרנאה והגנלה. און אַַאָָר

)משיחת ש”פ נח תשי”ז(

לג( ימוא פה, ב.
לד( זע לוקטי תרוה ריש פ’ האזיונ עב, ב.

לה( קהלת יב, ז.
לו( זע תרוה ארו פ’ פשמטים עז, ד. ואילך.

לז( תרוה ארו פ’ קמץ לו, ב.
לח( בבא מקא סה, ז.

לט( ישעי’ ונ, טו.
מ( רבדים ו, ה.

מא( תרוה ארו קמץ לט, ד. מכבוה ומוקמת.

במ( מארמ טז, קרפ ב.
גמ( זע ”במרם הלוכת תבושה קרפ א הלכה 

ג.
דמ( רכיתות ו”פ ג”מ.

מה( וכרבת לה, ב.
ומ( ישעי’ סא, ה.
מז( וכרבת לה, ב.

חמ( זע לש”וק ב”ח ע’ 434 ואילך.
מט( ישורלמי חספים קרפ א הלכה א. ר”ב 

שרפה כה, ב. שרפוה לד, יא.
נ( חלק ג’ מקט, ב.

נא( ל”וקת לפ”ג )אוה”ת חנ ךרכ ג’ תגמר, 
ב(.

בנ( הלכה אובת הטמואה קרפ ו, הלכה טז. 
רואה סכבף נשמה שם.

גנ( רוקב שיקאגא ע’ 8 .



CREDITS:

Copyright by Sichos in English

Rabbi Eliyahu Touger
Rabbi Sholom Ber Wineberg
Translators 

Rabbi Sholom Zirkind
Rabbi Zalmy Avtzon
Content Editors 

Uriella Sagiv
David Hendler 
Copy Editors

Yosef Yitzchok Turner 
Typesetting 

Spotlight Design 
Layout and Cover

Mayer Preger 
Advisory Board

Rabbi Shmuel Avtzon
Director, Sichos In English

הרה”ת ר’ משה יהודה בן ר’ צבי יוסף ע”ה
Rabbi Moshe Kotlarsky OBM, 
whose commitment has brought this sacred initiative to fruition




