
חיי שרה

CHAYEI SARAH

LIKKUTEI SICHOS, VOLUME 1, P. *****

I N S I G H T S  I N T O  T H E  W E E K L Y  P A R S H A  

B Y  T H E  L U B A V I T C H E R  R E B B E

CHAYEI SARAH  חיי שרה
VOLUME 1, P. 31–44

NEW





Dedicated to

Emmanuel (Mendel) 
Karp 

1905 - 1989 
son of Bernard (Berl) and Rose (Rezele)

•

Manny Karp was born in the United States, 
in 1905. His first language was Yiddish. 

Losing his mother to the Spanish Flu shaped 
his resilience and commitment to helping 
others, ultimately leading to a career as a 

guidance counselor in Philadelphia public 
schools. He also served many years as the 
director of Camp Akiba in the Poconos. 

Karp’s legacy is characterized by his optimism 
and unwavering dedication to learning and 
mentorship. Emmanuel Karp died in 1989.



פשרת הרש ייח א   |   לקוטי חישות פשרת הרש ייח א4   |   לקוטי חישות 4

Introduction

The Talmud1 describes the relationship between body and soul with an analogy of a blind 
man and lame man who were both hired to guard an orchard. Neither of them was capa-
ble of reaching the fruit without the assistance of the other. But then the lame one told his 

blind companion, “Put me on your shoulders. I will show you where to go and we will be able to 
pick some fruits and eat them.”

Unlike other spiritual paths, which ignore the body entirely and focus only on the soul – to 
the extent that some even mortify the body through ascetic practices – Judaism sees the two as 
functioning in tandem. 

Indeed, as the Rebbe clarifies in the sichah that follows, ultimately, the inner mystic virtue 
the body possesses will be revealed to the extent that ultimately, it will be given precedence over 
the soul.

Chayei Sarah I  |  הרש ייח א
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Chayei Sarah, 5711 (1950)

1. Sanhedrin 91b.



PAR SHAS Chayei Sarah  I  |   Le arning True Priorities5

סֶֶדְְרָָה  הַַיְְינְְטִִיקֶֶער  דֶֶער  אִִין  א. 
ע הִִיא  קִִרְְיַַת אַַרְְבַּ�ַ רָָה בְּ�ְ מָָת שָׂ�ָ טֵֵייט: "וַַתָּ�ָ ְ שְׁ�
זֹֹהַַר  דֶֶער  ט  ְ טַַיְְישְׁט� נָָעַַן".  כְּ�ְ אֶֶרֶֶץ  בְּ�ְ חֶֶבְְוֹֹרן 
רָָה אִִיז אַַ רֶֶמֶֶז )אָָנְְדַַיְְיט( וֹֹאיף דֶֶעם  אַַז שָׂ�ָ

מָָהא. ָ ן אַַבְְרָָהָָם – וֹֹאיף דֶֶער נְְשָׁ� ף ּוּא ּוּּ גּ

זֹֹהַַר  דֶֶער  זָָגְְאט   – אִִיז  דָָסא  ן  ּוּא
ף  ּוּּ גּ דֶֶער  וֶֶוען  אַַז  רָָה",  שָׂ�ָ מָָת  "וַַתָּ�ָ  –
עֶֶר  וָָוסא  ע",  אַַרְְבַּ�ַ קִִרְְיַַת  "בְּ�ְ ט  טַַרְְאבְּ�ְ ְ שְׁ�
"הִִיא  יְְוֹֹסוֹֹדת,  פִִיר  דִִי  ן  ּוּפ טֵֵייט  ְ שְׁא� בַּ�ַ
ט,  ל זְְמַַן עֶֶר הָָטא גֶֶעלֶֶעבְּ�ְ חֶֶבְְוֹֹרן", וָָוסא כָּ�ָ
ר, אִִיז  בָּּוּח�ָ זַַיְְינֶֶען דִִי פִִיר יְְוֹֹסוֹֹדת גֶֶעוֶֶוען מְְ
בֹֹא  ט, דֶֶעמָָלְְאט אִִיז "וַַיָּ�ָ טַַרְְאבְּ�ְ ְ וֶֶוען עֶֶר שְׁ�
רָָה  לְְשָׂ�ָ וֹֹּפּד  "לִִסְְ מָָה –  ָ נְְשָׁ� דִִי  אַַבְְרָָהָָם" – 
מָָה וֵֵויינְְט, ווַַיְְיל וֹֹאיךְְ  ָ ": דִִי נְְשָׁ� וֹֹּכּתָָּהּ וְְלִִבְְ
ת, אִִיז  ּוּק לְּ�ְ ן לְְאַַחַַר הַַהִִסְְתַּ�ַ נָָכְְאן וֹֹטיט, ּוּא

ף. ּוּּ נְְדְְן מִִיטְְן גּ ּוּּבּ מָָה פַַרְְא ָ דִִי נְְשָׁ�

רָָה אִִיז אַַ זמר וֹֹאיף  וֹֹליט דֶֶעם, אַַז שָׂ�ָ
מָָה,  ָ ן אַַבְְרָָהָָם וֹֹאיף דֶֶער נְְשָׁ� ף ּוּא ּוּּ דֶֶעם גּ
וָָוסא  טַַאנְְדִִיק  ְ פַַרְְאשְׁ� נִִיט  גּוּל  פְְ אִִין  אִִיז 
רָָה  ֹמַַאר אֵֵלֶֶיךָָ שָׂ�ָ ר תֹּ� ֶ ֹל אֲֲשֶׁ� טֵֵייט "כֹּ� ְ עֶֶס שְׁ�

." וֹֹקלָָּהּ מַַע בְּ�ְ ְ שְׁ�

וָָורְְאט  דֶֶער  סְְּוּאוואט   בַּ�ַ אִִיז  עֶֶס  ב. 
קּוּס כִִי   ָ ם וֹֹטבב וֹֹאיף דֶֶעם פָּ� ֵ עַַל שֵׁ� ן בַּ�ַ ּוּפ

וֹֹׂשׂנַַאֲֲךָָ וג'ג. תִִרְְאֶֶה חֲֲוֹֹמר 

When the Soul Weeps for the Body

1. This week’s Torah reading begins,1 “Sarah 
died in Kiryas Arba, which is Chevron, in the 
land of Canaan.” The Zohar2 explains that, ac-
cording to Kabbalah, Sarah alludes to the body 
and Avraham alludes alludes to the soul.3

The Zohar interprets the verse as follows: 
When “Sarah,” the body died, it left Kiryas Arba 
(“the City of Four”) — for it consists of the four 
basic elements;4 “which is Chevron (חברון)” — for 
as long as it lived, the four elements were mechu­
barim (מחוברים, “bound together”). When it died, 
“Avraham” — the soul — came “to eulogize Sar-
ah and to weep for her.”1 As is well known, the 
soul weeps for the body because even after death, 
even after the soul’s departure from this world, 
the soul remains connected to the body.

According to this interpretation – that Sar-
ah corresponds to the body and Avraham to the 
soul – a prior statement of the Torah,5 “Whatever 
Sarah tells you, listen to her voice,” is difficult to 
understand.

The Fallen Donkey
2. There is a well-known teaching of the Baal 

Shem Tov6 on the verse,7 “When you see the don-
key of your enemy lying under its burden, would 
you refrain from helping him? You must certainly 
help him.” 

1. Bereishis 23:2.

2. See Midrash HaNealam, Zohar, 
Vol. I, p. 122b. 

3. See Rashba, Vol. 1, responsum 
418, the maamar entitled Rav Be­

na’ah, Or HaTorah, Bereishis, Vol. 1, 
p. 119b ff., Vol. 2, p. 442a ff.

4. Fire, Air, Water, Earth.

5. Bereishis 21:12.

6. Quoted in Hayom Yom, entry 28 
Shvat; see Keser Shem Tov, Hosafos, 
sec. 21, and the references cited 
there.

7. Shmos 23:5.

Learning True Priorities



פשרת הרש ייח א   |   לקוטי חישות 6

The Baal Shem Tov taught: “When you see 
the donkey (chamor)” – when you look into 
your chomer (“materiality”) – you will see 
“your enemy,” for your materiality is your en-
emy. At the beginning of one’s Divine service 
and at the beginning of a person’s life, the body 
and soul are enemies of each other. And “ly-
ing under its burden” refers to the yoke of the 
Torah and its mitzvos. They are the body’s “bur-
den,” for the mitzvos were given specifically to 
souls enclothed in bodies in order to refine 
them. Nevertheless, for the body this is a bur-
den, something it does not want. Therefore, it 
is “lying under its burden.”

Spiritual Experience/Physical Change
3. As mentioned, the purpose of the mitz­

vos is to refine the body and material existence. 
For this reason, in addition to the fact that the 
mitzvos are given specifically to souls as en-
clothed in bodies, the mitzvos themselves are 
also enclothed specifically in physical objects. 
This applies not only to the mitzvos involving 
action, but also to the mitzvos that are “obli-
gations of the heart” — such as love and fear 
— and “obligations of the mind” — such as the 
mitzvah of believing in the unity of the Cre-
ator. Even the fulfillment of these mitzvos must 
affect the physical flesh of the heart and mind.

Take, for example, the mitzvah of loving 
G-d: Regarding physical matters, “Good news 
causes a bone to swell.”8 As the Gemara re-
lates,9 Vespasian’s feet underwent a physical 
change when he was given the news that he 
was appointed Emperor of Rome. Similarly, re-
garding the love of G-d: A person’s perception 
that “the closeness of G-d is good for me”10 
must also be noticeable in his body.

8. Mishlei 15:30.

9. Gittin 56b.

10. Tehillim 73:28.

זִִיךְְ  וֶֶועסְְט  ּוּד  אַַז   – חֲֲוֹֹמר"  תִִרְְאֶֶה  י  "כִּ�ִ
ערְְלֶֶעכְְקַַיְְיט(  ֶ קְְּוּקן אִִין דַַיְְין וֹֹחמֶֶר )קֶֶערְְפֶּ� אַַיְְינְְ
וֹֹׂשׂנֵֵא,  וֹֹׂשׂנַַאֲֲךָָ" – עֶֶר אִִיז דַַיְְין  וֶֶועסְְּוּט זֶֶען אַַז "
אָָנְְהוֹֹיּבּ  יְְים  בַּ�ַ ן  ּוּא עֲֲוֹֹבדָָה  אָָנְְהוֹֹיּבּ  אִִין  ווַַיְְיל 
וֹֹׂשׂנְְאִִים   מָָה  ָ נְְשָׁ� ן  ּוּא ף  ּוּּ גּ זַַיְְינֶֶען  ן  לֶֶעבְּ�ְ ן  ּוּפ
וֹֹא" –  ָ חַַת מַַשָּׂ�� אֵֵיינֶֶער דֶֶעם צְְוֵֵוייטְְן: "וֹֹרבֵֵץ תַּ�ַ
ן  וֹֹּתּרָָה ּוּא ן  א מֵֵיינְְט דֶֶער עֹלֹ )לַַסְְאט( ּוּפ ָ מַַשָּׂ��
וֹֹא",  ָ קְְּוּקנְְדִִיק אַַז דָָסא אִִיז "מַַשָּׂ�� מִִצְְוֹֹות. נִִיט 
ן  א, וָָוסא דֶֶערְְפַַרא הָָטא מֶֶען גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ ָ זַַיְְין מַַשָּׂ��
וְְקָָא, ווַַיְְיל דִִי  פִִים דַּ�ַ ּוּּ וֹֹמת אִִין גּ ָ מִִצְְוֹֹות ּוּצ נְְשָׁ�
 – ף  ּוּּ גּ דֶֶעם  וֹֹאיסְְלֵֵייטֶֶערְְן  לִִּוּציּבּ   אִִיז  נָָה  וָּ�ָ כַּ�ַ
א,  ָ נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן אִִיז דָָסא פַַרא אִִים אַַ מַַשָּׂ�� ּוּפ
עֶֶר  אִִיז  ילָָא  ֵ מִִמֵּ� נִִיט,  דָָסא  וִִויל  עֶֶר  וָָוסא 

וֹֹא". ָ חַַת מַַשָּׂ�� "וֹֹרבֵֵץ תַּ�ַ

זַַיְְינֶֶען  מִִצְְוֹֹות  דִִי  וָָוסא  דֶֶעם  וֹֹאיסֶֶער  ג. 
פִִים  ּוּּ וֹֹמת אִִין גּ ָ ן גֶֶעוָָורְְאן דַַוְְקָָא ּוּצ נְְשָׁ� גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ
אָָנְְגֶֶעטָָאן  וֹֹאיךְְ  פָָּוּּא   גּ מִִצְְוֹֹות  דִִי  זַַיְְינֶֶען   –
ן נִִיט נָָרא  ת'דִִיקֶֶע זַַכְְאן. ּוּא ּוּּיּ מִִ ְ שְׁ� דַַוְְקָָא אִִין גַּ�ַ
מִִצְְוֹֹות  דִִי  וֹֹאיךְְ  נָָרא  וֹֹּיּת,   מַַעֲֲשִׂ�ִ מִִצְְוֹֹות  דִִי 
וִִוי  אַַוֹֹזי   – בָָוֹֹבת  הַַלְּ�ְ וֹֹחבַַת  זַַיְְינֶֶען  וֶֶועלְְכֶֶע 
וֹֹּמּחַַ – אַַוֹֹזי  ן וֹֹחבַַת הַַ ן יִִרְְאָָה, – ּוּא אַַהֲֲבָָה ּוּא
ן  )גְְוֹֹליבְּ�ְ דּוּח   הַַיִּ�ִ הַַאֲֲמָָנַַת  ן  ּוּפ מִִצְְוָָה  דִִי  וִִוי 
עפֶֶער(  ֶ שֶׁא� ן דֶֶעם בַּ�ַ אִִין דֶֶער אֵֵיינְְצִִיקַַיְְיט ּוּפ
זֵֵיי  אַַז  עִִנְְיָָן,  זֵֵייעֶֶר  אִִיז  מִִצְְוֹֹות  דִִי  וֹֹאיךְְ   –
דֶֶעם  אִִין  דַַוְְקָָא  וֶֶוערְְן  דֶֶערְְפִִילְְט  זָָלְְאן 

ן וֹֹמחַַ. ן הַַרְְאץ ּוּא ערְְלֶֶעכְְן פְְלֵֵייׁשׁ ּוּפ ֶ קֶֶערְְפֶּ�

אַַוֹֹזי  ד'.  אַַהֲֲבַַת  ן  ּוּפ מִִצְְוָָה  דִִי  ל:  ָ לְְמָָשָׁ�
וֹֹטבָָה  עָָּוּמה   ְ "שְׁ� דָָאךְְ  אִִיז  ת  ּוּּיּ מִִ ְ שְׁ� גַּ�ַ אִִין  וִִוי 
וֹֹׂשׂרָָה מַַכְְאט פֶֶעט   טֶֶּוּגע בְּ�ְ ן עָָצֶֶם"ד )אַַ  ֶ � דַַשֶּׁ� תְּ�ְ
אַַז  דֶֶערְְצֵֵיילְְטה  גְְמָָרָָא  דִִי  וִִוי  יין(,  בֵּ�ֵ דֶֶעם 
הָָטא  מֶֶען  וָָוסא  וֹֹׂשׂרָָה   בְּ�ְ טֶֶּוּגער   דֶֶער  ן  ּוּפ
אַַ  אִִים  יי  בַּ�ַ גֶֶעוָָורְְאן  אִִיז  אָָנְְגֶֶעזָָטגא  אִִים 
אִִין  וֹֹאיךְְ  אַַוֹֹזי  נְְג,  עֶֶנְְדֶֶעּוּר ערְְלֶֶעכֶֶע  ֶ קֶֶערְְפֶּ�
אַַהֲֲבַַת ד', אַַז דֶֶער "קִִרְְבַַת אֱֱלֹקִִֹים לִִי וֹֹטב", 
וָָוסא דֶֶער מֶֶענְְׁשׁט דֶֶערְְהֶֶערְְט, דַַרְְאף וֹֹאיךְְ 

ף. ּוּּ זַַיְְין קֶֶענְְטִִיק אִִין זַַיְְין גּ



PAR SHAS Chayei Sarah  I  |   Le arning True Priorities7

The same applies regarding the fear of 
G-d: Not only must one feel    constriction in 
his mind or even in his emotions, but his fear 
must affect the physical flesh of his brain and 
heart.

The Rebbeim have shown us an expres-
sion of all these positive spiritual qualities, 
including an example of this concept: There 
is a well-known story that once during his 
prayers on Rosh Hashanah or Yom Kippur, 
upon reaching the words u’v’chein tein pach­
decha [“And so, G‑d… instill the fear of You 
(pachdecha) upon all that You have made”], 
the Alter Rebbe began rolling on the ground, 
saying “Pach... pach….” Because of his great 
perceptible fear, he could not complete the 
word. Only after some time did he manage to 
say the complete word pachdecha.

Another story also illustrates this point: 
In the early years of his leadership, the Reb-
be, the Tzemach Tzedek, once sat and held a 
farbrengen with his chassidim. They brought 
kavit (an alcoholic beverage that today is 
called neintzicker, “90% alcohol”). He took 
one glass, then another glass, and instruct-
ed them to pour a third glass. Afterward, he 
passed his hand over his forehead, and the 
drink had no visible effect on him whatsoever.

The Tzemach Tzedek later explained that 
he had immersed himself in the contempla-
tion of the greatness of G-d, and a fear of G-d 
fell upon him, and as the saying goes,11 “Fear 
nullifies strong wine.” In other words, fear re-
moves the effect that wine has on the body. 
Similarly, the fear the Tzemach Tzedek experi-
enced had such a powerful effect and was felt 

11. See Bava Basra 10a. Some 
analysis is necessary regarding that 
source, which appears to be a con-
tradiction to the statements in the 

main text. See Likkutei Sichos, Vol. 
25, p. 499, which also cites Koheles 
Rabbah 7:26.

עֶֶס  וָָוסא  נָָרא  נִִיט  יִִרְְאָָה:  אִִין  וֹֹאיךְְ  אַַוֹֹזי 
אֲֲפִִיּוּל  אָָדֶֶער  וֹֹמחַַ  אִִין  ץ  יּוּו כִּ�ִ אַַ  זַַיְְין  דַַרְְאף 
קֶֶענְְטִִיק  זַַיְְין  דַַרְְאף  עֶֶס  נָָרא  הַַרְְאצְְן,  אִִין 
ן  ן וֹֹמחַַ ּוּא ערְְלֶֶעכְְן פְְלֵֵייׁשׁ ּוּפ ֶ אִִין דֶֶעם קֶֶערְְפֶּ�

רֶֶעקְְט זִִיךְְ. ְ הַַרְְאץ אַַז עֶֶר שְׁ�

ן  ּוּא יאִִים,  נְְשִׂ�ִ דִִי  גֶֶעוִִויזְְן  נְְז  ּוּא ן  הָָבְּא�ְ אַַלְְץ 
יל.  ִ פִּ� ְ יְְישְׁ� וֹֹאיךְְ אִִין דֶֶער זַַאךְְ אִִיז פַַרַַאאן אַַ בַּ�ַ
דֶֶער  אַַז  ה  מַַעֲֲשֶׂ�ֶ דִִי  סְְּוּאוואט   בַּ�ַ אִִיז  עֶֶס 
י הָָטא אַַמָָלא אִִין דַַוְְואנֶֶען )רֹֹׁשׁא  אַַלְְטֶֶער רֶֶבִּ�ִ
דִִי  ּוּצ  מֶֶּוּקענְְדִִיק   רּוּּפּ(    כִּ�ִ יוֹֹם  אָָדֶֶער  נָָה  ָ � הַַשָּׁ�
ן  ךָָ" – זִִיךְְ אָָנְְגֶֶעהוֹֹיבְּ�ְ חְְדְּ�ְ ַ ן פַּ� בְְּוּכֵֵן תֵּ�ֵ וֶֶוערְְטֶֶער "
ח,  ַ ח, פַּ� ַ קַַיְְיקְְלֶֶען וֹֹאיף דֶֶער עֶֶרְְד זָָגְְאנְְדִִיק פַּ�
ן פַַרא גְְוֹֹריס  א(. ּוּא ֵ נְְטֶֶערְְן פֵּ� ח ּוּא תָּ�ָ ַ )מִִיט אַַ פַּ�
חַַד הָָטא עֶֶר נִִיט גֶֶעקָָאנְְט פַַרְְאעֶֶנְְדִִיקְְן דֶֶעם  ַ פַּ�
עֶֶר  הָָטא  ם  אַַּוּר צַַיְְיט  אַַ  אִִין  ט  ְ עֶֶרְְשְׁ� וָָורְְאט. 

ךָָ". חְְדְּ�ְ ַ וֹֹאיסְְגֶֶעפִִירְְט דֶֶעם גַַאנְְצְְן וָָורְְאט "פַּ�

צֶֶמַַח  י'ן דֶֶעם  רֶֶבִּ�ִ ן דֶֶעם  ה ּוּפ מַַעֲֲשֶׂ�ֶ אַַ  נָָאךְְ 
ת  יּוּא ן זַַיְְין נְְשִׂ�ִ טֶֶע יָָרְְאן ּוּפ ְ צֶֶדֶֶק: אִִין דִִי עֶֶרְְשְׁ�
רַַכְְאט  פַַרְְאבְּ�ְ ן  ּוּא גֶֶעזֶֶעסְְן  אַַמָָלא  עֶֶר  אִִיז 
רַַכְְאט קַַוִִואיט  מִִיט חֲֲסִִידִִים. מֶֶען הָָטא גֶֶעבְּ�ְ
)דָָסא וָָוסא הֵֵייסְְט הַַיְְינְְט 90־עֶֶר(, הָָטא עֶֶר 
ן  ּוּא גְְלָָזא  אַַ  נָָאךְְ  ן  ּוּא גְְלָָזא,  אֵֵיין  מֶֶּוּנען  גֶֶע
נָָכְְאדֶֶעם  גְְלָָזא.  דְְרִִיטֶֶע  אַַ  אָָנְְגִִיסְְן  גֶֶעהֵֵייסְְן 
הַַאנְְט  דֶֶער  מִִיט  גֶֶעטָָאן  פִִיר  אַַ  עֶֶר  הָָטא 
אִִים  וֹֹאיף  סְְ'אִִיז  ן  ּוּא טֶֶערְְן,  ְ שְׁ� דֶֶעם  ער  אִִיבֶּ�ֶ

קֶֶה. ְ ר גֶֶעוֶֶוען דִִי מַַשְׁ� גָָרְְאנִִיט נִִיכָּ�ָ

עטֶֶער  ֶ פֶּ� ְ שְׁ� צֶֶדֶֶק  צֶֶמַַח  דֶֶער  הָָטא 
זִִיךְְ  הָָטא  עֶֶר  אַַז  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט, 
וֹֹאיף  אִִיז  ד',  ת  לַּּוּד�ַ  גְּ�ְ אִִין  אַַרַַיְְינְְגֶֶעטְְרַַכְְאט 
חַַד  ַ ה פַּ� ֶ ן "יַַיִִן קָָשֶׁ� חַַד, ּוּא ַ אִִים אָָנְְגֶֶעפַַלְְאן אַַ פַּ�
טַַרְְאקְְן  ְ ן שְׁ� חַַד נִִיכְְטֶֶערְְט וֹֹאיס ּוּפ ַ מְְפִִיוֹֹג" )פַּ�
ן דֶֶעם  חַַד נֶֶעמְְט אַַרָָּפּא ּוּפ ַ ן דֶֶער פַּ� ווַַיְְין(ו, ּוּא
ווַַיְְין הָָטא  וָָוסא דֶֶער  נְְג  וִִוירְְּוּק דִִי  ער  ֶ קֶֶערְְפֶּ�
יי אִִים אַַוֹֹזיפִִיל  יִִרְְאָָה הָָטא בַּ�ַ וֹֹאיף אִִים. דִִי 
קֶֶענְְטִִיק  ווַַיְְיט  אַַוֹֹזי  אִִיז  עֶֶס  ן  ּוּא גֶֶעוִִוירְְקְְט 
עֶֶס  אַַז  ער,  ֶ קֶֶערְְפֶּ� דֶֶעם  וֹֹאיף  וֹֹאיךְְ  גֶֶעוֶֶוען 



פשרת הרש ייח א   |   לקוטי חישות 8

so thoroughly by his body that it removed the 
effect of the alcohol.

The same applies regarding love for G-d. The 
tzadik, Rav Menachem Nachum of Chernobyl, 
actually became fat from responding, “Amen, 
may His great name be blessed.”12 When he im-
mersed himself in contemplating “His great 
name,” G-d’s infinite greatness, and that G-d is 
“blessed forever and for all eternity” – i.e., that 
He is drawn into all worlds,13 including even the 
physical dimension of the World of Asiyah — 
Rav Menachem Nachum was roused with love 
and pleasure to such an extent that it caused his 
body to actually become fat.

What Is Most Important
4. Regarding the end of the previously cited 

verse, “Would you refrain from helping him?”7 
the Baal Shem Tov’s teaching continues: 

You might think that since the body is “ly-
ing under its burden,” reluctant to carry out its 
mission, you will occupy yourself with spiritual 
service that pertains to the soul alone, and you 
will break the body through fasts and mortifi-
cations. The Torah therefore states, “You must 
certainly help him” – i.e., you must refine the 
body.

Even if a person has in mind all the mystical 
intentions of a mitzvah but does not actually 
fulfill the mitzvah in action — for example, he 
contemplates the mystical intentions associat-
ed with tefillin but does not actually put them 
on — not only is his fulfillment of the mitzvah 
lacking, but he has also transgressed: he has 
nullified the mitzvah of tefillin.

12. The maamar entitled Vi­
kibeil HaYehudim, 5678 (Sefer 
HaMaamarim 5678, p. 199).

-the source of the expres ,עלום .13

sion, לעלם לועמוי עמליא (“forever and 
for all eternity”), can mean both 
“eternal” and “world.” ךרב, “blessed,” 
also has the connotation “drawn 

down.” Combining the two concepts 
leads to the interpretation in the 
main text. See Likkutei Torah, Ba­
midbar, pp. 48c, 65c, et al.

ן דֶֶער  נְְג ּוּפ מֶֶּוּנען דִִי וִִוירְְּוּק גֶֶע ְ הָָטא אַַרָָפְּא�
קֶֶה. ְ מַַשְׁ�

אַַוֹֹזי אִִיז וֹֹאיךְְ אִִין אַַהֲֲבָָה. אַַוֹֹזי וִִוי הָָרַַב 
עלֶֶער  ערְְנָָבֶּא�ֶ ֶ שֶׁט� ם  נָָּוּח מְְנַַחֵֵם  ר'  יק  דִּ�ִ הַַצַּ�ַ
אָָמֵֵן  זָָגְְאן  ן  ּוּפ וֹ�פּוּג   בְּ�ְ פֶֶעט  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז 
זִִיךְְ  הָָטא  עֶֶר  אַַז  אז.  רַַבָּ�ָ מֵֵיּהּ  ְ שְׁ� יְְהֵֵא 
א"  רַַבָּ�ָ מֵֵיּהּ  ְ "שְׁ� דֶֶעם  אִִין  אַַרַַיְְינְְגֶֶעטְְרַַכְְאט 
טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶער  אַַז  הֲֲוָָיָָ',  ת  לַּּוּד�ַ  גְּ�ְ ן  ּוּא
אַַז  א",  עָָלְְמַַיָּ�ָ לְְּוּעָָלְְמֵֵי   לְְעָָלַַם  "מְְבָָרַַךְְ  אִִיז 
ךְְ אִִין אַַלֶֶע עוֹֹלָָוֹֹמת, וָָוסא  ָ עֶֶר וֶֶוערְְט נִִמְְשָׁ�
לַַל  כְּ�ְ אִִין  אִִיז  מִִי  ְ שְׁ� הַַגַּ�ַ ה  יָּ�ָ הָָעֲֲשִׂ�ִ עוֹֹלַַם  וֹֹאיךְְ 
– אִִיז עֶֶר נִִתְְעוֹֹרֵֵר גֶֶעוָָורְְאן מִִיט אַַן אַַהֲֲבָָה 
הָָטא  דָָסא  אַַז  ווַַנֶֶאען  יז  בִּ�ִ גּוּנ,  עֲֲ תַּ�ַ ן  ּוּא
ער. ֶ וֹֹּפּעֵֵלְְ'ט אַַ פֶֶעטְְקַַיְְיט אִִין זַַיְְין קֶֶערְְפֶּ� גֶֶע'

עַַל  ד. "וְְחָָדַַלְְתָּ�ָ מֵֵעֲֲוֹֹזב וֹֹל" – אִִיז דֶֶער בַּ�ַ
וֹֹּתּרָָה וֹֹאיף  ם וֹֹטב ווַַיְְיטֶֶער מְְבַַאֵֵר אִִין זַַיְְין  ֵ שֵׁ�
קֶֶענְְסְְּוּט  קּוּס:   ָ פָּ� ן־דֶֶערְְמָָאנְְטְְן  וֹֹאיבְּ�ְ דֶֶעם 
ף אִִיז "וֹֹרבֵֵץ  ּוּּ לְְאד דֶֶער גּ דָָאךְְ מֵֵיינֶֶען אַַז וִִויבַּ�ַ
וֹֹא" וֶֶועסְְּוּט זִִיךְְ פַַרְְאנֶֶעמֶֶען מִִיט  ָ חַַת מַַשָּׂ�� תַּ�ַ
מָָה,  ָ אַַזַַא עֲֲוֹֹבדָָה וָָוסא גֶֶעהֶֶערְְט ּוּצ דֶֶער נְְשָׁ�
רְְּוּדךְְ   רֶֶעכְְן  צֶֶעבְּ�ְ וֶֶועסְְוּ�ט  ף  ּוּּ גּ דֶֶעם  ן  ּוּא
"עָָוֹֹזב  מֶֶען:  זָָגְְאט   – פִִים  ּוּּ וְְסִִיגּ עֲֲנֵֵיתִִים  תַּ�ַ
זַַיְְין  עֲֲוֹֹזב עִִמּוֹֹ", ווַַיְְיל מֶֶען דַַרְְאף מְְבָָרֵֵר  תַּ�ַ

ף. ּוּּ דֶֶעם גּ

אַַלֶֶע  זַַיְְין  ן  מְְכַַוֵּ�ֵ זָָלא  עֶֶר  וֶֶוען  אֲֲפִִיוּ�ל 
וֹֹּפּעֵֵל   ן דִִי מִִצְְוָָה בְּ�ְ ן דֶֶער מִִצְְוָָה ּוּא וֹֹנת ּוּפ וָּ�ָ כַּ�ַ
ן  מְְכַַוֵּ�ֵ וֶֶועט  עֶֶר  זַַיְְין;  ים  מְְקַַיֵּ�ֵ נִִיט  עֶֶר  וֶֶועט 
וֹֹּפּעֵֵל   בְּ�ְ נָָרא  ין,  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ ן  ּוּפ וֹֹנת  וָּ�ָ כַּ�ַ דִִי  זַַיְְין 
ין נִִיט לֵֵייגְְן, – אִִיז נִִיט  פִִילִּ�ִ וֶֶועט עֶֶר קֵֵיין תְּ�ְ
דֶֶער  ן  ּוּפ ם  ּוּּיּ קִִ דֶֶער  פֶֶעלְְט  עֶֶס  וָָוסא  נָָרא 
מִִצְְוָָה, נָָרא עֶֶר הָָטא נָָאךְְ עוֹֹבֵֵר גֶֶעוֶֶוען אַַן 
ל גֶֶעוֶֶוען דִִי מִִצְְוָָה  ֵ עֲֲבֵֵירָָה – עֶֶר הָָטא מְְבַַטֵּ�

ין. פִִילִּ�ִ ן תְּ�ְ ּוּפ



PAR SHAS Chayei Sarah  I  |   Le arning True Priorities9

However, if he actually puts on tefillin but 
does not have the mystical intentions in mind 
— either because he does not know those mys-
tical intentions, or he knows them but did not 
concentrate on them — he will be punished for 
not concentrating on them if he knew them, but 
he will have fulfilled the mitzvah.

The following story further emphasizes 
this point: When the time came for one of the 
Tzemach Tzedek’s grandchildren to have a bris, 
there were two mohelim present. One was an el-
derly man who was familiar with the writings 
and mystical intentions of the Arizal — whether 
all of them or not is not known, but he certain-
ly knew the concepts related to circumcision 
— and one was younger, an expert, but much 
simpler and lesser in stature than the elder. The 
Tzemach Tzedek advised to take the young-
er one, giving the reason: What is necessary is 
simply to cut, to actually remove the flesh of the 
foreskin. 

On this basis, we can understand the mean-
ing of the command, “Whatever Sarah tells you, 
listen to her voice.” As the Zohar explains, Sarah 
alludes to the body. Sarah’s voice must be heeded 
because G-d’s primary intent in creation is the 
body and its service. At present, this primacy is 
not apparent. However, in the Ultimate Future, 
it will be revealed. In that age, the positive virtue 
of the body will become evident to the extent that 
the soul will receive vitality from the body.14

Now, it is well known that “G-d gave [the 
Patriarchs] a foretaste of the World to Come 
[during their lives] in this world.”15 Therefore, 
in keeping with the order that will prevail in that 
future era, Avraham was told, “Whatever Sarah 
tells you, listen to her voice.”

14. The maamar entitled LiChol 
Tichlah, 5659 (Sefer HaMaamarim 
5659, p. 107); Toras Menachem, Sefer 

HaMaamarim Melukat, Vol. 4, p. 
150. Note the sources cited there.

15. Bava Basra 16b ff. See also the 
maamar entitled Rav Bena’ah cited 
above.

לֵֵייגְְן  וֹֹּפּעֵֵל   בְּ�ְ וֶֶועט  עֶֶר  ער  אָָבֶּ�ֶ וֹֹאיּבּ 
ן  וֹֹנת הָָטא עֶֶר נִִיט מְְכַַוֵּ�ֵ וָּ�ָ ן דִִי כַּ�ַ ין, ּוּא פִִילִּ�ִ תְּ�ְ
דִִי  נִִיט  וֵֵוייסְְט  עֶֶר  ווַַיְְיל  צִִי   – גֶֶעוֶֶוען 
וֹֹנת, אָָדֶֶער עֶֶר וֵֵוייסְְט יָָא, נָָרא עֶֶר הָָטא  וָּ�ָ כַּ�ַ
מַַיְְיסְְן וֶֶועט מֶֶען  ְ ן גֶֶעוֶֶוען – אִִיז שְׁ� נִִיט מְְכַַוֵּ�ֵ
ן זַַיְְין,  דַַארְְאפְְט מְְכַַוֵּ�ֵ אִִים, ווַַיְְיל עֶֶר הָָטא בַּ�ַ

ים גֶֶעוֶֶוען. ער דִִי מִִצְְוָָה הָָטא עֶֶר מְְקַַיֵּ�ֵ אָָבֶּ�ֶ

צֶֶדֶֶק'ס  צֶֶמַַח  דֶֶעם  ן  ּוּפ אֵֵיינֶֶעם  יי  בַּ�ַ
אַַ  זַַיְְין  גֶֶעדַַרְְאפְְט  הָָטא  אֵֵיינִִיקְְלֶֶעךְ� 
גֶֶעוֶֶוען  דָָרְְאט  זַַיְְינֶֶען  עֶֶס  ן  ּוּא רִִית,  בְּ�ְ
אַַן  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  אֵֵיינֶֶער  וֹֹמהֲֲלִִים.  צְְוֵֵויי 
תְְבֵֵי  כִּ�ִ סְְּוּאווט  גֶֶע הָָטא  וָָוסא  עֶֶלְְטֶֶערֶֶער 
ער  אָָבֶּ�ֶ אַַלֶֶע,  נִִיט  צִִי  אַַלֶֶע  צִִי  הָָאֲֲרִִיזַַ"ל – 
ת ּוּצ מִִילָָה  יְְיּוּכ ַ ן אַַ שַׁ� דִִי עִִנְְיָָנִִים וָָוסא הָָבְּא�ְ
אִִיז  אֵֵיינֶֶער  ן  ּוּא  – סְְּוּאווט  גֶֶע עֶֶר  הָָטא 
ער  אָָבֶּ�ֶ מְְּוּמחֶֶה,   אַַ  אִִינְְגֶֶערֶֶער  אַַן  גֶֶעוֶֶוען 
עֶֶלְְטֶֶערֶֶער.  דֶֶער  וִִוי  טּוּׁשׁ'עֶֶר    ָ פָּ� סַַךְְ  אַַ 
מֶֶען  אַַז  גֶֶעזָָגְְאט  צֶֶדֶֶק  צֶֶמַַח  דֶֶער  הָָטא 
גֶֶעזָָגְְאט  ן  ּוּא אִִינְְגֶֶערְְן,  דֶֶעם  נֶֶעמֶֶען  זָָלא 
אִִין  טּוּׁשׁ    ָ פָּ� דַַרְְאף  מֶֶען  ווַַיְְיל  טַַעַַם,  דֶֶעם 

נַַיְְידְְן. ְ שְׁ� ְ ת אָָפְּ� ּוּּיּ מִִ ְ שְׁ� גַּ�ַ

ר  ֶ ֹל אֲֲשֶׁ� ן "כֹּ� ט ּוּפ ַ שַׁ� ְ ן דָָסא אִִיז דֶֶער פְּ� ּוּא
" – וָָוסא  וֹֹקלָָּהּ מַַע בְּ�ְ ְ רָָה שְׁ� ֹמַַאר אֵֵלֶֶיךָָ שָׂ�ָ תֹּ�
 – ֹהַַר  הַַזֹּ� ׁשּׁוּר  לְְפֵֵי  – מֶֶען  מֵֵיינְְט  רָָה"  "שָׂ�ָ
נָָה אִִיז דֶֶער  וָּ�ָ ף, ווַַיְְיל דֶֶער עִִיקַַר כַּ�ַ ּוּּ דֶֶעם גּ
ן לֶֶעָָתִִיד  הֶֶעְְלֵֵם, ּוּא ף. אִִיצְְט אִִיז דָָסא בְּ�ְ ּוּּ גּ
ווַַנֶֶאען  יז  בִּ�ִ י,  גָָּוּל בְּ�ְ זַַיְְין  דָָסא  וֶֶועט  לָָוֹֹבא 
ן דֶֶעם  ת ּוּפ ּוּּיּ מָָה וֶֶועט נֶֶעמֶֶען חַַ ָ אַַז דִִי נְְשָׁ�
אַַז  עַַּוּד  יָָ דָָאךְְ  אִִיז  אָָוֹֹבת  דִִי  יי  בַּ�ַ ףח.  ּוּּ גּ
ה  הַַזֶּ�ֶ עוֹֹלָָם  אּוּ בָּ�ָ ךְְ ה ּוּר וֹֹדׁשׁ בָּ�ָ "הִִטְְעִִימָָן הַַקָּ�ָ
סֶֶער  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ )דֶֶער  א"ט  הַַבָּ�ָ עוֹֹלָָם  מֵֵעֵֵין 
כְְּוּזן מֵֵעֵֵין עוֹֹלָָם  ן ּוּצ פַַרְְא הָָטא זֵֵיי גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ
דֶֶערְְפַַרא  וֶֶועלְְט(,  דֶֶער  וֹֹאיף  וֹֹׁשׁין   א  הַַבָּ�ָ
ר  ֶ אֲֲשֶׁ� ֹל  כֹּ� גֶֶעזָָגְְאט:  אַַבְְרָָהָָם'עֶֶן  מֶֶען  הָָטא 

. וֹֹקלָָּהּ מַַע בְּ�ְ ְ רָָה שְׁ� ֹמַַאר אֵֵלֶֶיךָָ שָׂ�ָ תֹּ�

)משיחת ש"פ חיי שרה תשי"א(



פשרת הרש ייח א   |   לקוטי חישות 10

זע וש"ת הבשר"א סימן תיח. ד"ה ברי  א(
ב  קיט,  רשה  חיי  התרוה  )רוא  אנבה 

אויךל. שם ךרכ ב' תבמ א, אויךל(.
חכ   – גכ  ע'  יום  היום  אין  געאַַרבטכ  ב(

טבש.

ומשת גכ, ה. ג(
לשמי וט, ל. ד(

גיטין ונ, ב. ה(
זע אבב בתאר י, א. רצויך עיון צקת. –  ו(

ארוה וקל"ש כח"ה ע' 499.

ד"ה לבקו היהדוים תרע"ח. ז(
ד"ה לכל תלכה תנר"ט. ח(

ואיך  זע  אמק.  קרפ  וסף  בתאר  אבב  ט(
ד"ה ברי אנבה הנ"ל.



PAR SHAS Chayei Sarah  II   |   Not a Moment to Waste11 PAR SHAS Chayei Sarah  II   |   Not a Moment to Waste11

Introduction

“Use every moment to its fullest” has become a mantra of self-help coaches and busi-
ness advisors. The underlying message: Time is precious; don’t waste it.

Judaism shares this urgency but adds a profound dimension. Beyond personal 
productivity or achievement, there is a spiritual reality at play: Everything in creation has an 
appointed time to fulfill its Divine purpose. Our responsibility is not merely to maximize our 
time, but to ensure that reality aligns with G-d’s plan.

The first engagement described in the Torah – Eliezer’s mission to find a wife for Yitzchak – 
illustrates this principle. As the Rebbe explains in the sichah that follows, Eliezer’s journey was 
miraculously shortened not as a convenience, but because every extra moment Rivkah remained 
in her father’s house was a moment too long. The urgency wasn’t personal; it was cosmic. When 
the time arrives for holiness to be actualized, delay becomes intolerable.

This teaching carries profound implications for our own lives and for the era in which we 
live. Each moment of our lives is pregnant with immense potential waiting to be actualized. 
Beyond the individual sphere, the present era is one in which – to borrow an expression of the 
Rebbe Rayatz1 – “the buttons are already polished,” and we are ready for Mashiach to come. Now 
is the time to seize the potential of every moment.

Chayei Sarah II  |  הרש ייח ב
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Chayei Sarah, 5713 (1952)

1. Sichah of Simchas Torah, 5689 
[1928].

Not a Moment to Waste



פשרת הרש ייח ב   |   לקוטי חישות 12

The First Engagement in the Torah

1. The first engagement and wedding 
that is explicitly described in the Torah ap-
pears in this week’s Torah reading – that of 
Yitzchak and Rivkah. True, the Midrash1 also 
states that the wedding of Adam and Chavah 
is alluded to in the Torah, but this is merely 
an allusion, using only a few words.

When Eliezer related how Avraham sent 
him to Aram Naharayim and how he arrived 
there, he told Rivkah’s father, Besuel,2 “I came 
today.” Rashi3 comments, “ ‘Today, I departed 
and today I arrived’ – from here we see that 
the journey was [miraculously] shortened 
for him,” meaning that he was able to make a 
journey of several days in one day. 

Why was it necessary for Eliezer’s jour-
ney to be shortened miraculously, and why 
did Eliezer tell this to Besuel? As will be ex-
plained below, there are two explanations, 
the second of which is based on a chassid-
ic teaching. Through it, the more abstract 
nature and soulfulness of a chassidic expla-
nation becomes apparent.

A Legalistic Interpretation and a Mystical One

2. The two explanations are:

a) When Avraham sent Eliezer to Aram 
Naharayim, he wrote a deed transferring 

ה  נָּּוּ�ָ חֲֲת ן  ּוּא ךְְ  ּוּּדּ י ִ שִׁ� טֶֶער  ְ עֶֶרְְשְׁ� דֶֶער  א. 
וֹֹּתּרָָה,  ׁשּׁוּר אִִין דֶֶער  פֵֵי ן בְּ�ְ רִִיבְּ�ְ ְ שְׁא� וָָוסא אִִיז בַּ�ַ
ן  ּוּפ ה  נָּּוּ�ָ חֲֲת דִִי   – סֶֶדְְרָָה  הַַיְְינְְטִִיקֶֶער  אִִין  אִִיז 
טֵֵייט וֹֹאיךְְ אִִין  ְ ה שְׁ� ן חַַוָּ�ָ יִִצְְחָָק'ן. וֶֶועגְְן אָָדָָם ּוּא
ז אִִין דֶֶער  ָ מָּּוּר� ה אִִיז מְְ נָּּוּ�ָ י אַַז זֵֵייעֶֶר חֲֲת מִִדְְרָָׁשׁ
רֶֶמֶֶז  אַַ  וִִוי  נִִיט  מֶֶער  אִִיז  דָָסא  ער  אָָבֶּ�ֶ וֹֹּתּרָָה, 

וֹֹליז אִִין עֶֶטְְלִִיכֶֶע וֶֶוערְְטֶֶער. ן בְּ�ְ ּוּא

אַַבְְרָָהָָם  וִִוי  אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר הָָטא דֶֶערְְצֵֵיילְְט  וֶֶוען 
נַַהֲֲרַַיִִם,  אֲֲרַַם  קֵֵיין  יקְְט  ִ גֶֶעשִׁ� אִִים  הָָטא 
עֶֶר  הָָטא  מֶֶּוּקען,  גֶֶע אַַהִִין  אִִיז  עֶֶר  וִִוי  ן  ּוּא
עֶֶר  אִִיז  הַַיְְינְְט  אַַז  וֹֹּיּם,  הַַ וָָאָָוֹֹבא  גֶֶעזָָגְְאט: 
יָָצָָתִִאי  וֹֹּיּם  "הַַ "ייא  ִ רַַשִׁ� ט  ְ טַַיְְישְׁט� מֶֶּוּקען.  גֶֶע
 – רֶֶךְְ"  הַַדֶּ�ֶ וֹֹל  פְְצָָה  קָּ�ָ ֶ שֶׁ� אן  מִִכַּ�ַ תִִאי,  בָּ�ָ וֹֹּיּם  וְְהַַ
ין  ן הַַיְְינְְט בִּ�ִ ין אִִיךְְ אַַוֹֹריסְְגֶֶעפָָרְְאן ּוּא הַַיְְינְְט בִּ�ִ
הָָטא  עֶֶר  אַַז  דָָסא,  מֵֵיינְְט  מֶֶּוּקען,  אָָנְְגֶֶע אִִיךְְ 

רֶֶךְְ. גֶֶעהַַטא קְְפִִיצַַת הַַדֶּ�ֶ

דִִי  זַַיְְין  גֶֶעדַַרְְאפְְט  הָָטא  וָָוסא  לִִּוּציּבּ 
דָָסא  הָָטא  וָָוסא  לִִּוּציּבּ   ן  ּוּא רֶֶךְְ,  הַַדֶּ�ֶ קְְפִִיצַַת 
דֶֶעם  וֹֹאיף  זַַיְְינֶֶען  דֶֶערְְצֵֵיילְְט?  אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר 
אַַ  אִִיז  צְְוֵֵוייטֶֶע  דִִי  וֹֹרת;  הַַסְְבָּ�ָ צְְוֵֵויי  פַַרַַאאן 
טָָה  ָ יי זֶֶען דִִי הַַפְְשָׁ� ע, וֶֶועט מֶֶען דֶֶערְְבַּ�ַ ֶ חֲֲסִִידִִישֶׁ�
רָָה. ער הַַסְְבָּ�ָ ֶ ן אַַ חֲֲסִִידִִישֶׁ� מָָה'דִִיקַַיְְיט ּוּפ ָ ן נְְשָׁ� ּוּא

יקְְט  ִ גֶֶעשִׁ� הָָטא  אַַבְְרָָהָָם  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ א(  ב. 
עֶֶר  הָָטא  נַַהֲֲרַַיִִם,  אֲֲרַַם  קֵֵיין  אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר'ן 

1. Bereishis Rabbah 18:1, 3, et al.

2. Bereishis 24:42.

3. Based on Bereishis Rabbah 59:11.

Not a Moment to Waste



PAR SHAS Chayei Sarah  II   |   Not a Moment to Waste13

all his possessions to Yitzchak.4 But what date 
should be written on the deed? If Avraham were 
to write an earlier date – the day when Eliezer 
departed – why should he give away his prop-
erty during the seventeen days that the journey 
would normally take?5 The question is particu-
larly appropriate according to the ruling of the 
Mishnah that “a person is obligated to preserve 
his property.”6

True, later on – meaning from the time of 
Eliezer’s arrival in Aram Naharayim – it was 
necessary for Avraham to give away his proper-
ty for the sake of the match, but not seventeen 
days7 earlier. Now, if Avraham were to have 
dated the deed seventeen days later, the deed 
would have been postdated. True, a postdated 
deed is valid, but composing such a deed is not 
a desirable practice.8 Therefore, Avraham noted 
the date when he actually wrote the deed, and 
Eliezer’s journey was miraculously shortened 
for this reason, as evident from his statement 
as interpreted by Rashi, “Today, I departed and 
today, I arrived,” so that Avraham’s possessions 
would not leave his ownership before the proper 
time.

When Eliezer arrived in Aram Naharayim, 
he was afraid that Besuel and Lavan would 
ask him, “How is it that the deed is dated to-
day?” After all, a postdated deed causes the one 
who composed it to appear like a liar.8 Would 
that be appropriate for Avraham? To prevent 
that impression from being created, Eliezer 
immediately seized the initiative and said by 
implication, “Don’t ask any questions – today, I 
departed and today, I arrived.”

4. Bereishis Rabbah, loc. cit., cited 
by Rashi on Bereishis 24:36. This 
understanding differs from that of 
Pirkei D’Rabbi Eliezer, ch. 16.

5. Pirkei D’Rabbi Eliezer, op. cit.

6. Arachin 8:4. 

7. The amount of time it would nor-
mally take to travel from Chevron to 
Aram Naharayim.

8. See Shulchan Aruch, Choshen 
Mishpat 43:13, and the comments 
of Sifsei Kohen on that source, and 
Torah Temimah, Bereishis 24:42.

זַַיְְין  וֹֹאיף  נָָה  מַַתָּ�ָ טַַר  ְ שְׁ� אַַ  ן  רִִיבְּ�ְ ְ אָָנְְגֶֶעשְׁ�
טּוּט  גַַאנְְצְְן פַַרְְאמֶֶעגְְן ּוּצ יִִצְְחָָק'ןיב. וָָוסא 
ן  ּוּפ ם(  )דַַּוּטא זְְמַַן  דֶֶעם  מִִיט  ער  אָָבֶּ�ֶ מֶֶען 
זְְמַַן,  פְְרִִיעֶֶרְְדִִיקְְן  אַַ  ן  רַַיְְיבְּ�ְ ְ שְׁ� טַַר?  ְ שְׁ� דֶֶעם 
אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר  וֶֶוען  טָָגא  דֶֶעם  הֵֵייסְְט  דָָסא 
עֶֶר  זָָלא  פַַרְְאוָָוסא   – אַַוֹֹריסְְגֶֶעפָָרְְאן  אִִיז 
ךְְ  ֶ מֶֶשֶׁ� ן זַַיְְין פַַרְְאמֶֶעגְְן בְּ�ְ עס אַַוֶֶועקְְגֶֶעבְּ�ְ ֶ עֶֶפֶּ�
דַַרְְאף  נְְסִִיעָָה  דִִי  וָָוסא  טֶֶעג  עצְְן  זִִיבֶּ�ֶ דִִי 
ן  ּוּפ סַַק  ְ פְּ� דֶֶעם  וֹֹליט  פְְרַַט  בִּ�ִ ן  ּוּא נֶֶעמֶֶען? 
לִִהְְיוֹֹת חָָס עַַל  אָָדָָם  ב  חַַיָּ�ָ אַַז  נָָה  ְ דֶֶער מִִשְׁ�
זַַיְְינֶֶע  וֹֹׁשׁינֶֶען   דַַראף  מֶֶענְְׁשׁט  )אַַ  נְְכָָסָָיויג 
 – אָָן  עטֶֶער  ֶ פֶּ� ְ שְׁ� ן  ּוּפ מֵֵילָָא  פַַרְְאמֶֶעגְְנְְס(. 
מֶֶּוּקען  ן זִִינְְט אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר'ס אָָנְְ דָָסא הֵֵייסְְט ּוּפ
ן  אַַוֶֶועקְְגֶֶעבְּ�ְ עֶֶר  זּוּמ    – נַַהֲֲרַַיִִם  אֲֲרַַם  אִִין 
ךְְ,  ּוּּדּ י ִ שִׁ� דֶֶעם  לִִּוּציבּ�   פַַרְְאמֶֶעגְְן  דֶֶעם 
פְְרִִיעֶֶר.  טֶֶעג  עצְְן  זִִיבֶּ�ֶ מִִיט  נִִיט  ער  אָָבֶּ�ֶ
טֶֶעג  עצְְן  זִִיבֶּ�ֶ ן  ּוּפ זְְמַַן  אַַ  מִִיט  ן  רַַיְְיבְּ�ְ ְ שְׁ�
חָָּוּאר.  טַַר מְְ ְ עטֶֶער, אִִיז עֶֶס דָָאךְְ אַַ שְׁ� ֶ פֶּ� ְ שְׁ�
ר,  ֵ שֵׁ� כָּ�ָ אִִיז  חָָּוּאר  טַַר מְְ ְ אַַ שְׁ� אֱֱמֶֶת טַַאקֶֶע, 
הָָטא  גְְלַַאטִִיקיד.  אַַוֹֹזי  נִִיט  פָָרְְאט  ער  אָָבֶּ�ֶ
ם  דַַּוּטא  – זְְמַַן  דֶֶעם  ן  רִִיבְּ�ְ ְ גֶֶעשְׁ� אַַבְְרָָהָָם 
דֶֶעם  ן  רִִיבְּ�ְ ְ אָָנְְגֶֶעשְׁ� אִִים  הָָטא  עֶֶר  וֶֶוען   –
קְְפִִיצַַת  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  דֶֶערְְפַַרא  ן  ּוּא טַַר,  ְ שְׁ�
דֵֵי  תִִאי – כְּ�ְ וֹֹּיּם בָּ�ָ וֹֹּיּם יָָצָָתִִאי וְְהַַ רֶֶךְְ – הַַ הַַדֶּ�ֶ
זַַיְְין  ן  ּוּפ אַַוֹֹריס  נִִיט  זָָלא  פַַרְְאמֶֶעגְְן  דֶֶער 

ת פַַרא דֶֶער צַַיְְיט. ּוּׁשׁ רְְ

קֵֵיין  מֶֶּוּקען  גֶֶע אִִיז  אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
גֶֶעהַַטא  וֹֹמרָָא  עֶֶר  הָָטא  נַַהֲֲרַַיִִם,  אֲֲרַַם 
פְְרֶֶעגְְן,  אִִים  וֶֶועלְְן  לָָבָָן  ן  ּוּא אֵֵּוּל  ת בְּ�ְ אַַז 
דֶֶעם  ן  ּוּפ זְְמַַן  דֶֶער  וָָוסא  דָָסא  מְְּוּקט   וִִוי 
טַַר  ְ ן הַַיְְינְְט, עֶֶס אִִיז דָָאךְְ אַַ שְׁ� טַַר אִִיז ּוּפ ְ שְׁ�
אַַבְְרָָהָָם'עֶֶן  יי  בַּ�ַ אִִיז  וֶֶועלְְכֶֶער  חָָּוּאר  מְְ
לְְאד  בַּ�ַ אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר  הָָטא  קְְרָָא"?  ִ שִׁ� כְּ�ְ "מֶֶחְְזֵֵי 
ן גֶֶעזָָגְְאט: פְְרֶֶעגְְט נִִיט קֵֵיין  ט ּוּא ְ פַַרְְאכַַפְּא�

תִִאי. וֹֹּיּם בָּ�ָ וֹֹּיּם יָָצָָתִִאי וְְהַַ יוֹֹת – הַַ ְ קַַשְׁ�



פשרת הרש ייח ב   |   לקוטי חישות 14

9. Shir HaShirim Rabbah 2:2 (1).

10. Cf. Shir HaShirim 2:2.

11. Zohar, Vol. II, p. 20b.

12. Bereishis 24:4.

13. Ibid. 24:55, as interpreted by 
Rashi.

b) Our Sages9 relate that in Besuel’s house, 
Rivkah was “like a rose among thorns.”10 Now, 
roses grow specifically among thorns – indeed, 
the thorns are a natural element of their envi-
ronment and contribute to their growth.11 But, 
the thorns will not let go easily, and to remove 
the rose from there, one must have a valid claim 
and sufficient power. After all, the thorns will try 
to prevent this move, since it is due to the rose 
that the entire area is watered. Consequently, the 
thorns also derive their life from it. 

When Rivkah became three years and one 
day old – in other words, when she became fit for 
marriage with Yitzchak – this was immediately 
known to Avraham. The change she underwent 
generated the power and the basis for the claim 
that she be removed from among the thorns and 
connected with holiness. Therefore, Avraham 
immediately told Eliezer,12 “Go to my land and 
to my birthplace and take a wife for my son, for 
Yitzchak.” 

Had Eliezer’s journey not been shortened mi-
raculously, Rivkah would have remained with 
Lavan and Besuel for an additional time. This ex-
plains the sequence: The process of extracting the 
rose from among the thorns – by sending Eliezer 
– could not begin before Rivkah became three 
years and one day old. However, once she reached 
that age, every moment was important. Therefore, 
Eliezer’s journey was shortened miraculously so 
that she would not remain there for any addition-
al time.

When Eliezer arrived in Aram Naharayim, he 
understood that Lavan and Besuel would argue 
that Rivkah should remain with them for a time 
(as they indeed claimed, “Let the maiden remain 
with us for a year, or [at least] ten months”).13 

יי  בַּ�ַ רִִבְְקָָה,  אַַז  טֵֵייטוט  ְ שְׁ� עֶֶס  ב( 
גֶֶעוֶֶוען  אִִיז   , ּבּּוּט  ְ שְׁ� אִִין  אֵֵּוּל'ן  ת בְּ�ְ
וֹֹריז  אַַ  )וִִוי  הַַוֹֹחחִִים"  ין  בֵּ�ֵ ה  נָּ�ָ ַ וֹֹׁשׁשַׁ�  "כְּ�ְ
ן דֶֶערְְנֶֶער(. דַַוְְקָָא דָָרְְאט ווַַקְְאסְְט  ְ צְְוִִוישְׁ�
ן דִִי דֶֶערְְנֶֶער גֶֶעהֶֶערְְן ּוּצ  ה, ּוּא נָּ�ָ ַ וֹֹׁשׁשַׁ� דִִי 
ן מֶֶען  קְְּוּאווסזט. ּוּא ן  אִִיר וֹֹאיפְְהַַלְְאט ּוּא
וֹֹאיף  ֹחַַ  כֹּ� אַַ  ן  ּוּא טַַעֲֲנָָה  אַַ  ן  הָָבְּא�ְ דַַרְְאף 
דָָרְְאט,  ן  ּוּפ ה  נָּ�ָ ַ וֹֹׁשׁשַׁ�  דִִי  אַַוֹֹריסְְנֶֶעמֶֶען 
ם דִִי דֶֶערְְנֶֶער לָָזְְאן נִִיט. אִִין דֶֶעם  וָָוּוּרא
ואוַַאסֶֶערְְט  בַּ�ַ ה  נָּ�ָ ַ וֹֹׁשׁשַׁ�  דֶֶער  ן  ּוּפ ת  זְְּוּכ
ן  לֶֶעבְּ�ְ ילָָא  ֵ מִִמֵּ� לַַאץ,  ְ פְּ� גַַאנְְצְְן  דֶֶעם  מֶֶען 
אִִיז  רִִבְְקָָה  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ ן.  דֶֶערְְּוּפ וֹֹאיךְְ  זֵֵיי 
דְְרַַיי יָָרא מִִיט אַַ טָָגא –  גֶֶעוָָורְְאן אַַלְְט 
לְְבִִיאָָה,  יָָּוּאה  רְְ זִִי  אִִיז  דֶֶעמָָלְְאט  וָָוסא 
ן מִִיט יִִצְְחָָק'ן – הָָטא זִִיךְְ  ה ּוּצ הָָבְּא�ְ נָּּוּ�ָ חֲֲת
אַַבְְרָָהָָם'עֶֶן.  יי  בַּ�ַ דֶֶערְְהֶֶערְְט  גְְלַַיְְיךְְ  דָָסא 
ֹחַַ  נְְג אִִיז וֹֹאיךְְ דֶֶער כֹּ� דִִי דָָזִִאיקֶֶע עֶֶנְְדֶֶעּוּר
ינְְדְְן זִִיךְְ מִִיט  ן דִִי טַַעֲֲנָָה וֹֹאיף ּוּצ פַַרְְאבִּ�ִ ּוּא
ן דִִי  ְ ן צְְוִִוישְׁ� גֵֵּוּציין ּוּפ ן אַַוֹֹריסְְ ה ּוּא ָ � שָּּׁוּד� קְְ
גֶֶעזָָגְְאט  גְְלַַיְְיךְְ  אַַבְְרָָהָָם  הָָטא  דֶֶערְְנֶֶער. 
י  וֹֹמלַַדְְתִּ�ִ וְְאֶֶל  אַַרְְצִִי  "אֶֶל  אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר'ן:  ּוּצ 
וֶֶוען  לְְיִִצְְחָָק".  לִִבְְנִִי  ה  ָ � אִִשָּׁ� וְְלָָקַַחְְתָּ�ָ  לֵֵךְְ  תֵּ�ֵ
קְְפִִיצַַת  קֵֵיין  גֶֶעוֶֶוען  נִִיט  וָָולְְאט  עֶֶס 
לָָבָָן  יי  בַּ�ַ גֶֶעוֶֶוען  רִִבְְקָָה  וָָולְְאט  רֶֶךְְ,  הַַדֶּ�ֶ
ערִִיקֶֶע צַַיְְיט. דֶֶערְְפַַרא  אֵֵּוּל אִִיבֶּ�ֶ ת ן בְּ�ְ ּוּא
דֶֶעם  ן  אָָנְְהוֹֹיבְּ�ְ גֶֶעקָָאנְְט  נִִיט  מֶֶען  הָָטא 
 – דֶֶערְְנֶֶער  דִִי  ן  ְ צְְוִִוישְׁ� ן  ּוּפ אַַוֹֹריסְְגֵֵיין 
רִִבְְקָָה  אֵֵיידֶֶער   – אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר'ן  יקְְן  ִ שִׁ� רְְּוּדךְְ 
אַַ  מִִיט  יָָרא  דְְרַַיי  גֶֶעוָָורְְאן  אַַלְְט  אִִיז 
ער אִִיז דֶֶערְְנָָאךְְ גֶֶעוֶֶוען  ן דֶֶערִִיבֶּ�ֶ טָָגא, ּוּא
נִִיט  דָָרְְאט  זָָלא  זִִי  דֵֵי  כְּ�ְ רֶֶךְְ,  הַַדֶּ�ֶ קְְפִִיצַַת 

ערִִיקֶֶע צַַיְְיט. ן קֵֵיין אִִיבֶּ�ֶ לַַיְְיבְּ�ְ בְּ�ְ

קֵֵיין  מֶֶּוּקען  גֶֶע אִִיז  אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
טַַנֶֶאען, אַַז  ְ אֲֲרַַם נַַהֲֲרַַיִִם הָָטא עֶֶר פַַרְְאשְׁ�
אֵֵּוּל וֶֶועלְְן טַַעֲֲנֶֶה'ן אַַז רִִבְְקָָה  ת ן בְּ�ְ לָָבָָן ּוּא
יי זֵֵיי  ן וֹֹאיף אַַ צַַיְְיט בַּ�ַ לַַיְְיבְּ�ְ ערְְבְּ�ְ זָָלא אִִיבֶּ�ֶ
גֶֶע'טַַעֲֲנֶֶה'ט  טַַאקֶֶע  ן  הָָבְּא�ְ זֵֵיי  וִִוי  )אַַוֹֹזי 
וֹֹׂשׂר"(.  ּוּנ יָָמִִים וֹֹא עָָ עֲֲרָָה אִִתָּ�ָ ב הַַנַּ�ַ ֵ שֵׁ� "תֵּ�ֵ



PAR SHAS Chayei Sarah  II   |   Not a Moment to Waste15

14. Ramban, Bereishis 12:6, “[Our 
Sages] said, ‘Everything that hap-
pened to the Patriarchs is a sign for 
[their] descendants.” (Midrash Tan­
chuma, Parshas Lech Lecha sec. 9 
states, “G-d gave a sign to Avraham, 
‘Everything that will happen to you 
will happen to your descendants.’ ”)

15. Shmos 12:41.

16. Mechilta on the above verse.

17. Michah 7:15.

18. Cf. Chulin 91; Rashi, Bereishis 
32:25, which describe Yaakov re-
turning to his encampment to collect 
“small vessels” left behind. See Toras 

Menachem, Vol. 2, p. 181ff., et al., 
which explains that the reason the 
Jews remain in exile at the present 
time is that they must collect “the 
small vessels,” the few remaining 
sparks of G-dliness embedded in the 
world’s material substance, before 
Mashiach’s coming.

So he immediately told them, “ ‘Today…’ – you 
should know that this is a matter that is mea-
sured in minutes, every minute that she remains 
is a loss, and here is proof: ‘Today, I departed 
and today, I arrived.’ ”

Not One Extra Minute

3. The clear instruction from this Torah nar-
rative for us and future generations is apparent 
in light of the adage,14 “The deeds of the Patri-
archs are a sign for their descendants.” Eliezer’s 
journey was shortened miraculously so that 
Rivkah would not remain an extra minute in 
Besuel’s house. Similarly, this is a sign for the 
Patriarchs’ descendants, teaching that the dark-
ness of exile should not cause anyone to fall 
into despair. G-d will hasten the coming of the 
redemption, and we will not have to remain an 
extra minute in exile.

Egypt is the root of all exiles. In the Egyptian 
exile, as soon as the moment for redemption came, 
“On that very day, all the hosts of G-d left….”15 As 
the Mechilta16 states, G-d did not delay them even 
for a blink of an eye. Similarly, “As in the days of 
your exodus from the land of Egypt, I will show 
[the people] wonders,”17 the present exile will not 
be prolonged an extra moment. All that is neces-
sary is to complete the task of refining the world’s 
material substance, including the “small vessels,”18 
and, immediately thereafter, the complete re-
demption will arrive through Mashiach. May it 
happen speedily in our days.

 – וֹֹּיּם"  "הַַ גֶֶעזָָגְְאט:  גְְלַַיְְיךְְ  זֵֵיי  עֶֶר  הָָטא 
עִִנְְיָָן  אַַן  אִִיז  דָָסא  אַַז  וִִויסְְן  זָָלְְאט  אִִיר 
יֶֶעדֶֶער  טְְּוּנן,  מִִי אִִין  זִִיךְְ  הַַאנְְדְְלְְט  וָָוסא 
וֹֹּיּם  הַַ רַַאְְיָָה:  אַַ  ן  ּוּא דא,  ָ שָׁ� אַַ  אִִיז  טּוּנ  מִִי

תִִאי. וֹֹּיּם בָּ�ָ יָָצָָתִִאי וְְהַַ

וֹֹּתּרָָה־ נֶֶּוּפעם  נְְג  ג. דִִי אָָפֶֶענֶֶע אָָנְְווַַיְְיּוּז
וֹֹדוֹֹרת  ווַַיְְיטֶֶערֶֶע  ן  ּוּא נְְז  ּוּא פַַרא  רּוּּפּ   סִִי
אַַוֹֹזי  נִִיםיז.  לַַבָּ�ָ סִִימָָן  אָָוֹֹבת  ה  מַַעֲֲשֵׂ�ֵ אִִיז: 
רֶֶךְְ  יי רִִבְְקָָה'ן אִִיז גֶֶעוֶֶוען קְְפִִיצַַת הַַדֶּ�ֶ וִִוי בַּ�ַ
ערִִיקֶֶע  ן אַַן אִִיבֶּ�ֶ לַַיְְיבְּ�ְ דֵֵי זִִי זָָלא נִִיט פַַרְְאבְּ�ְ כְּ�ְ
אֵֵּוּל'ס הוֹֹיז, אַַוֹֹזי אִִיז דָָסא  ת טּוּנ אִִין בְּ�ְ מִִי
נִִיט  דַַרְְאף  מֶֶען  נִִים:  לַַבָּ�ָ סִִימָָן  אַַ  וֹֹאיךְְ 
ן  ּוּפ ךְְ  ֶ חֹֹשֶׁ� דֶֶעם  ן  ּוּפ זִִיךְְ  יי  בַּ�ַ פַַלְְאן  ְ אַַרָָפְּא�
וֶֶועט  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶער  ם  וָָוּוּרא ת,  ּוּל גָּ�ָ
נִִיט  זָָלא  מֶֶען  אַַז  ה,  לָּּוּא�ָ  גְּ�ְ דִִי  אַַּוּציְְילְְן 
טּוּנ אִִין  ערִִיקֶֶע מִִי ן קֵֵיין אִִיבֶּ�ֶ לַַיְְיבְּ�ְ דַַרְְאפְְן בְּ�ְ

ת. ּוּל גָּ�ָ

ן אַַלֶֶע  רֶֶֹׁשׁ ּוּפ אַַוֹֹזי וִִוי מִִצְְרַַיִִם אִִיז דֶֶער שֹׁ�
מִִצְְרַַיִִם  ת  ּוּל גָּ�ָ אִִין  וִִוי  נְְקְְט  ּוּּפּ  אִִיז  ת'ן,  גָָּוּל
וגו'",  יָָצְְוּ�א  וֹֹּיּם  הַַ עֶֶצֶֶם  "בְּ�ְ גֶֶעוֶֶוען  אִִיז 
דֶֶער  אַַז  איח  מְְכִִילְְתָּ�ָ אִִין  זָָגְְאט  עֶֶר  וִִוי  ן  ּוּא
טֶֶער הָָטא זֵֵיי נִִיט וֹֹאיפְְגֶֶעהַַלְְאטְְן  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ
וֹֹאיךְְ  אִִיז  אַַוֹֹזי  לִִיק,  וֹֹאיגְְן־בְּ�ְ קֵֵיין  אֲֲפִִיּוּל 
ּוּּנּ  אַַרְְאֶֶ מִִצְְרָָיִִם  מֵֵאֶֶרֶֶץ  צֵֵתְְאךָָ  ימֵֵי  כִּ�ִ  –
מֶֶען  ת.  ּוּל גָּ�ָ אִִיצְְטִִיקְְן  אִִין   – נִִפְְלָָוֹֹאתיט 
ים  קְְטַַנִּ�ִ כִִים  ַ פַּ� דִִי  זַַיְְין  לִִים  ְ מַַשְׁ� נָָרא  דַַרְְאף 
דִִי  בְְיָָמֵֵיּוּנ  מְְהֵֵרָָה  בִּ�ִ זַַיְְין  וֶֶועט  דֶֶערְְנָָאךְְ  ן  ּוּא

. יחַַ צִִדְְקֵֵּוּנ ִ רְְּוּדךְְ מָָשִׁ� לֵֵמָָה  ְ ה שְׁ� לָּּוּא�ָ גְְ

)משיחת ש״פ חיי שרה תשי״ג(



פשרת הרש ייח ב   |   לקוטי חישות 16

י( שארבית ברה פי״ח ועדו.
יא( שארבית דכ, במ. שארבית ברה טנ, יא.

על  זבה  )לפויג  יא  טנ,  ברה  שארבית  יב( 
קרפי ברדי לאיערז ט״ז( — געטכארב 
אין פישור שר״י על התרוה, שארבית 

דכ, ול.
יג( עכרין פ״ח מ״ד.

גמ  סימן  שוחן טפשמ  עךור  חלושן  זע  יד( 
סעיף יג שבו״ך שם. תרוה תמימה על 

הקוספ )שארבית דכ, במ(.
וט( שיר השירים ברה פ״ב, ב, )א(.

זט( זהר ח״ב כ, ב.
לכ  "ורמא  ו:  יב,  שארבית  במר״ן  יז( 
נבלים"  סימן  ובאלת  אשירע  מה 

ול  רסמ  "סימן  ט:  ךל  )בותאמוחנ 
מה  לכ  רבאלהם  האו  ךורב  השודק 

אשירע ךל אירע נבליך"(.
שלשים  קמץ  ויהי  קוספ  על  כמילתא  יח( 

נשה בראוע ואמת נשה.
יט( מיכה ז, וט.



PAR SHAS Chayei Sarah  III     |   On Et ernal Foundations17 PAR SHAS Chayei Sarah  III     |   On Et ernal Foundations17

Introduction

Every couple stepping under the marriage canopy dreams of forever. They envision a bond 
that will last throughout their lifetimes and beyond. Yet we know that aspirations alone 
cannot sustain a marriage.

What transforms hope into reality? The same principle that determines whether any struc-
ture will stand or crumble: the strength of its foundations. In describing the first engagement 
and marriage recorded in the Torah – that of Yitzchak and Rivkah – the Torah reveals the for-
mula for a lasting bond: A marriage built upon the eternal foundations of Torah and mitzvos 
becomes itself eternal. When a home rests upon Divine truth, it transcends the fragility of hu-
man relationships and becomes an everlasting structure.

This is why the Rebbe’s blessing to every bride and groom points directly to this foundation: 
“[May] you build an everlasting Jewish home based on the foundations of the Torah and mitz­
vos, as they are illuminated with the inner light of the Torah, the teachings of Chassidus.”

Chayei Sarah III  |  הרש ייח ג
Adapted from a sichah delivered on the second day of Rosh Chodesh Kislev, 5713 (1952)

On Eternal Foundations



פשרת הרש ייח ג   |   לקוטי חישות 18

Extended Narratives, Compressed Laws

1. Concerning the passage beginning,1 “Avra-
ham had aged,” which speaks about the Torah’s 
elaborate citation of Eliezer’s description of his 
journey, our Sages comment,2 “The [ordinary] 
speech of the servants of the Patriarchs is more 
desirable than the Torah of their descendants.” 
They explain that many fundamental principles 
of Torah Law are derived by allusion, because of 
the inclusion of an extra letter or other means of 
derivation. By contrast, Eliezer’s story is related at 
length and repeated. In other words, “the Torah of 
their descendants” is taught in brief and, at times, 
merely through allusion. (This is the difference be-
tween the way laws are taught in the Written Torah 
and in the Oral Torah. In the Oral Torah, they are 
taught at length and in detail, while in the Written 
Torah, they are taught in brief and, at times, only 
by allusion.) By contrast, “the [ordinary] speech 
of the servants of the Patriarchs” is presented at 
length and in detail. 

Furthermore, a matter appears two or three 
times, as in the story of Eliezer. First, the Torah 
states what Avraham told him and what happened 
to him; afterwards, the entire narrative is repeated; 
 the Torah relates how Eliezer told Besuel everything 
that Avraham told him and what happened to him.

A Foundation of True Life

2. Although the reason Eliezer’s narrative is pre-
sented at length is because “the [ordinary] speech of 

וְְאַַבְְרָָהָָם  ה  ָ רְְשָׁ� ַ פַּ� דֶֶער  וֹֹאיף  א. 
ל  ֶ יחָָתָָן שֶׁ� שִׂ�ִ יָָפָָה  רַַזַַ"לכ:  דִִי  זָָגְְאן  זָָקֵֵן 
נִִים  בָּ�ָ ל  ֶ שֶׁ� וֹֹּתּרָָתָָן  מִִ אָָוֹֹבת  י  תֵּ�ֵ בָּ�ָ עַַבְְדֵֵי 
דִִי  ן  ּוּפ רֵֵייד  דִִי  עסֶֶער  בֶּ�ֶ זַַיְְינֶֶען  )עֶֶס 
ן  וֹֹּתּרָָה ּוּפ ן דִִי אָָוֹֹבת וִִוי דִִי  קְְנֶֶעכְְט ּוּפ
וֹֹּתּרָָה  פֵֵּוּגי  ה  ָ מָּ� ם כַּ�ַ דִִי קִִינְְדֶֶער(, וָָוּוּרא
ערִִיקְְן  אִִיבֶּ�ֶ אֵֵיין  ן  ּוּפ אָָּפּ  מֶֶען  לֶֶערְְנְְט 
הֵֵייסְְט  ווַַיְְיטֶֶער, דָָסא  אַַוֹֹזי  ן  וֹֹאת ּוּא
גֶֶעזָָגְְאט  אִִיז  נִִים"  בָּ�ָ ל  ֶ שֶׁ� וֹֹּתּרָָתָָן  " אַַז 
וָָוסא  רֶֶמֶֶז,  אַַ  רְְּוּדךְְ   רְְּוּקץ,   גֶֶעוָָורְְאן 
ן  ּוּפ ייד  ֵ נְְטֶֶערְְשֵׁ� ּוּא דֶֶער  אִִיז  דָָסא 
ה,  ֶ עַַל פֶּ� בְּ�ְ ֶ וֹֹּתּרָָה שֶׁ� ן  כְְתַַב ּוּא בִּ�ִ ֶ וֹֹּתּרָָה שֶׁ�
ת  אֲֲרִִיּוּכ ה אִִיז בַּ�ַ ֶ עַַל פֶּ� בְּ�ְ ֶ וֹֹּתּרָָה שֶׁ� וָָוסא 
וֹֹּתּרָָה   ן  ּוּא אֵֵיינְְצְְלְְהַַיְְיטְְן  מִִיט  ן  ּוּא

ן מִִיט רְְמָָזִִים. רְְּוּקץ ּוּא כְְתַַב אִִיז  בִּ�ִ ֶ שֶׁ�

אָָוֹֹבת  עַַבְְדֵֵי  ל  ֶ שֶׁ� יחָָתָָן  שִׂ�ִ ער  אָָבֶּ�ֶ
וֹֹאיסְְפִִירְְלֶֶעךְְ.  ן  ּוּא ת  אֲֲרִִיּוּכ בַּ�ַ טֵֵייט  ְ שְׁ�
צְְוֵֵויי־ טֵֵייט  ְ שְׁ� עִִנְְיָָן  אֵֵיין  מֶֶער:  נָָאךְְ 

ן  ּוּפ ה  מַַעֲֲשֶׂ�ֶ דִִי  וִִוי  אַַוֹֹזי  מָָלא,  דְְרַַיי 
וָָוסא  פְְרִִיעֶֶר  טֵֵייט  ְ שְׁ� אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר'ן, 
ן וָָוסא  אַַבְְרָָהָָם הָָטא אִִים גֶֶעזָָגְְאט ּוּא
ן דֶֶערְְנָָאךְְ  סִִאירְְט ּוּא ַ מִִיט אִִים הָָטא פַּ�
וִִוי  אַַמָָלא,  נָָאךְְ  אַַלְְץ  דָָסא  טֵֵייט  ְ שְׁ�
אַַבְְרָָהָָם  וָָוסא  דֶֶערְְצֵֵיילְְט  אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר 
עֶֶס  וָָוסא  ן  ּוּא גֶֶעזָָגְְאט  אִִים  הָָטא 

סִִאירְְט. ַ הָָטא מִִיט אִִים פַּ�

ב. כָָׁשׁטא דֶֶער טַַעַַם וֹֹאיף דֶֶעם אִִיז 
ל עַַבְְדֵֵי אָָוֹֹבת",  ֶ יחָָתָָן שֶׁ� ווַַיְְיל "יָָפָָה שִׂ�ִ

1. Bereishis 24:1. 

2. Bereishis Rabbah 60:8.

On Eternal Foundations



PAR SHAS Chayei Sarah  III     |   On Et ernal Foundations19

the servants of the Patriarchs is more desirable…,” 
the context is also significant. In what context is 
Eliezer’s narrative presented by the Torah? In the 
context of arranging a marriage and celebrating a 
wedding. This teaches us that, beyond the virtue 
of “the [ordinary] speech of the servants of the Pa-
triarchs,” the matter of a wedding itself possesses 
special virtue.

To explain: When a Jew establishes a Jewish 
home, he is building an eternal structure, one that 
endures because it is built according to the Torah, 
“the Torah of life,”3 given by He who lives forever. 
Consequently, the couple will embody the verse,4 
“You who cleave to G-d your L-rd are alive, all of 
you, this day.” As a result, the home they build also 
becomes an eternal structure, for only something 
that is lasting, based on eternal truth, is deemed 
true life.5

For this reason, our Sages6 explain why Eliezer 
gave Rivkah “a nose ring of gold, a beka its weight,” 
and “two bracelets, ten gold their weight”7 for the 
betrothal. These gifts carry deep significance. The 
nose ring corresponds to the half-shekel, a beka per 
head, which represents the mitzvah of tzedakah 
(“charity”) that is referred to as “the totality of the 
mitzvos.”8 The two bracelets correspond to the two 
tablets bearing the Ten Commandments, which 
represent “the totality of the Torah” that the Jewish 
people accepted with complete submission to G-d’s 
yoke, declaring “we will do” before “we will hear.”9

These gifts indicate that the foundation of build-
ing a Jewish home is the Torah and its mitzvos 
based upon the acceptance of the yoke of Heaven.

3. Cf. Devarim 4:4; see Avos D’Rabbi 
Nasan 34:10.

4. Devarim 4:4.

5. In this context, the terms “life” or 
“living” refer to something that is 
unchanging and eternal in contrast 
to the “lying rivers” mentioned by 

the Mishnah (Parah 8:9) that dry 
up once in seven years and, hence, 
are not considered “living water.” 
(Seven years reflects an entire cycle 
of years, like seven days refers to an 
entire cycle of days.) See Likkutei 
Torah, Bamidbar, p. 83c.

6. Targum Yonason, Bereishis 24:22, 
Bereishis Rabbah 60:6 (cited in 
Rashi’s commentary on Bereishis 
24:22); Midrash HaGadol.

7. Bereishis 24:22.

8. Bava Basra 9a. See Tanya, ch. 37.

9. Shmos 24:7. See Shabbos 88a.

דָָסא  וֶֶוערְְט  עִִנְְיָָן  וֶֶועלְְכְְן  יי  בַּ�ַ ער  אָָבֶּ�ֶ
עִִנְְיָָן  אַַן  אִִין  וֹֹּתּרָָה?   אִִין  דֶֶערְְצֵֵיילְְט 
דֶֶעם  ן  ּוּפ ה.  נָּּוּ�ָ חֲֲת אַַ  ן  ּוּא ךְְ  ּוּּדּ י ִ שִׁ� אַַ  ן  ּוּפ
דֶֶער  וֹֹאיסֶֶער  אַַז  טַַאנְְדִִיק,  ְ פַַרְְאשְׁ� אִִיז 
ל עַַבְְדֵֵי אָָוֹֹבת אִִיז  ֶ יחָָתָָן שֶׁ� ן שִׂ�ִ מַַעֲֲלָָה ּוּפ
ה. נָּּוּ�ָ ן אַַ חֲֲת דִִי מַַעֲֲלָָה וֹֹאיךְְ דֶֶער עִִנְְיָָן ּוּפ

ן אִִיז: אַַז אַַ  נְְג דֶֶערְְּוּפ דִִי דֶֶערְְקְְלֶֶעּוּר
אִִיז  הוֹֹיז,  ע  ֶ אִִידִִישֶׁ� אַַ  וֹֹּבּיעֶֶן   גֵֵייט  אִִיד 
יק(,  אֵֵייבִּ�ִ )וֹֹאיף  עַַד  עֲֲדֵֵי  נְְיַַן  בִּ�ִ אַַ  דָָסא 
וֹֹּתּרָָה, וָָוסא  י  ִ וֹֹּבּיט עֶֶס עַַל פִּ� ווַַיְְיל עֶֶר 
ן  ים וֶֶועלְְכֶֶע אִִיז גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ וֹֹּתּרַַת חַַיִּ�ִ אִִיז אַַ 
ט  לֶֶעבְּ�ְ וֶֶועלְְכֶֶער  דֶֶעם  ן  ּוּפ גֶֶעוָָורְְאן 
וֹֹאיךְְ  עֶֶר  וֶֶוערְְט  ילָָא  ֵ מִִמֵּ� ן  ּוּא יק,  אֵֵייבִּ�ִ
ים  חַַיִּ�ִ אֱֱלֹקֵֵֹיכֶֶם  ד'  בַּ�ַ בֵֵקִִים  הַַדְּ�ְ ם  "וְְאַַתֶּ�ֶ
עֶֶר  וָָוסא  הוֹֹיז  דִִי  ן  ּוּא וֹֹּיּם"אכ,  הַַ כֶֶם  לְּ�ְ כֻּ�ֻ
וָָוסא  נִִצְְחִִי  נְְיָָן  בִּ�ִ אַַ  וֹֹאיךְְ  וֶֶוערְְט  וֹֹּבּיט 

אֱֱמֶֶתבכ. ים בֶּ�ֶ נָָרא דַַאן הֵֵייסְְט דָָסא חַַיִּ�ִ

וָָוסא  דָָסא  אַַז  טֵֵייטגכ  ְ שְׁ� דֶֶערְְפַַרא 
ן רִִבְְקָָה'ן אַַ "נֶֶזֶֶם  אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר הָָטא גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ
צְְמִִידִִים  נֵֵי  ְ "שְׁ� ן  ּוּא קָָוֹֹל"  ְ מִִשְׁ� קַַע  בֶּ�ֶ זָָהָָב 
קָָלָָם" אִִיז דָָסא גֶֶעוֶֶוען  ְ רָָה זָָהָָב מִִשְׁ� עֲֲשָׂ�ָ
גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  עֶֶס  ן  ּוּא ין,  ִ שִּׁוּּדּ�  קִִי פַַרא 
קַַע  בֶּ�ֶ קֶֶל  ֶ � הַַשֶּׁ� מַַחֲֲצִִית  דֶֶעם  אַַנְְטְְקֶֶעגְְן 
מִִצְְוָָה  דִִי  אִִיז  דָָסא  וָָוסא   – ֹלֶֶת  לְְגֹּ� לַַגֻּ�ֻ
פְְּוּרן  אָָנְְגֶֶע וֶֶוערְְט  וֶֶועלְְכֶֶע  צְְדָָקָָה  ן  ּוּפ
דִִי  אַַנְְטְְקֶֶעגְְן  ן  צְְוֹֹות"דכ, ּוּא ִ הַַמִּ� ת  לָָּוּל "כְּ�ְ
וֹֹרת,  בְּ�ְ הַַדִּ�ִ רֶֶת  דִִי עֲֲשֶׂ�ֶ וֹֹחּוּלת מִִיט  צְְוֵֵויי 
וֹֹּתּרָָה"  ת הַַ לָָּוּל דִִי "כְּ�ְ – וָָוסא דָָסא אִִיז 
מֶֶּוּנען  ן וֹֹאיף זִִיךְְ גֶֶע וֶֶועלְְכֶֶע אִִידְְן הָָבְּא�ְ
ה"  לַַת עֹֹל – זָָגְְאנְְדִִיק "נַַעֲֲשֶׂ�ֶ מִִיט אַַ קַַבָּ�ָ
יְְוֹֹסד  דֶֶער  ם  וָָוּוּרא  – מָָע"כה  ְ "נִִשְׁ� פַַרא 
וֹֹּתּרָָה  ּבּּוּט אִִיז   ְ ע שְׁ� ֶ וֹֹּבּיעֶֶן אַַ אִִידִִישֶׁ� ן  ּוּפ

לַַת עֹֹל.  מִִּוּצְְוָָה מִִיט קַַבָּ�ָ



פשרת הרש ייח ג   |   לקוטי חישות 20

10. Kiddushin 32b.

11. When doing so, the person nul-
lifies his own identity and becomes 
one with the Torah.

Becoming One with Torah

3. The reason Eliezer gave two bracelets 
– corresponding to the two tablets – can be 
explained as follows: The Ten Command-
ments were engraved on the tablets, not 
written. The Written Torah generally consists 
of letters formed by ink on parchment. That 
is to say, the ink that forms the letters is one 
entity and the parchment, another entity. 
Thus, the Written Torah is composed of these 
two separate elements joined together.

Similarly, there are two elements in the 
Oral Torah: the teachings of the Torah and 
the person, a distinct entity, who studies the 
Torah.

By contrast, the Ten Commandments 
were engraved on the tablets. In other words, 
the tablets were not a separate entity from the 
letters of the Ten Commandments. Instead, 
the letters were formed from the substance of 
the tablets themselves.

The counterpart of engraved letters in our 
Divine service is reflected in the Gemara’s10 
statement that once a person has studied To-
rah and merited to comprehend it, the Torah 
becomes “his Torah” – he and the Torah be-
come one entity.11

For this reason, Eliezer gave bracelets that 
correspond specifically to the tablets. By doing 
so, he intimated that a Jewish home built on 
the foundations of the Torah and its mitzvos 
requires more than merely fulfilling the Torah 
with acceptance of the yoke of Heaven. In such 
an instance, although the person is in harmony 
with the Torah, he may remain separate from 

ן  גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ הָָטא  עֶֶר  וָָוסא  טַַעַַם  דֶֶער  ג. 
וֹֹחּוּלת,   צְְוֵֵויי  דִִי  אַַנְְטְְקֶֶעגְְן   – צְְמִִידִִים  צְְוֵֵויי 
זַַיְְינֶֶען  וֹֹרת  בְּ�ְ הַַדִּ�ִ רֶֶת  עֲֲשֶׂ�ֶ דִִי  וֶֶועלְְכֶֶע  וֹֹאיף 
ת" )וֹֹאיסְְגֶֶעקְְרִִיצְְט(, נִִיט  גֶֶעוֶֶוען דַַוְְקָָא "חָָּוּר

ן, אִִיז: רִִיבְּ�ְ ְ אָָנְְגֶֶעשְׁ�

ענֶֶע  רִִיבֶּ�ֶ ְ גֶֶעשְׁ� אִִיז  כְְלַַל  בִּ�ִ כְְתַַב  בִּ�ִ ֶ שֶׁ� וֹֹּתּרָָה 
רְְאמֶֶעט, דָָסא הֵֵייסְְט  ַ וֹֹּיּת – טִִינְְט וֹֹאיף פַּ� וֹֹאתִִ
נְְדֶֶער  ּוּזא וֹֹּיּת אִִיז אַַ בַּ�ַ אַַז דֶֶער טִִינְְט, דִִי וֹֹאתִִ
נְְדֶֶער  ּוּזא בַּ�ַ אַַ  אִִיז  רְְאמֶֶעט  ַ פַּ� דֶֶער  ן  ּוּא זַַאךְְ 
אִִיז  זַַּוּצמֶֶאען   זַַכְְאן  צְְוֵֵויי  דִִי  ן  ּוּפ ן  ּוּא זַַאךְְ, 

כְְתַַב. בִּ�ִ ֶ וֹֹּתּרָָה שֶׁ� טֶֶעלְְט  ְ וֹֹנּוּציפְְגֶֶעשְׁ�

פַַרַַאאן  אִִיז  ה  ֶ פֶּ� עַַל  בְּ�ְ ֶ שֶׁ� וֹֹּתּרָָה   אִִין  וֹֹאיךְְ 
דֶֶער  ן  ּוּא וֹֹּתּרָָה,   ן  ּוּפ רֵֵייד  דִִי  זַַכְְאן:  צְְוֵֵויי 
וֶֶועלְְכֶֶער   – וֹֹּתּרָָה   דִִי  לֶֶערְְנְְט  וָָוסא  מֶֶענְְׁשׁט 

נְְדֶֶערֶֶע זַַאךְְ. ּוּזא אִִיז דָָאךְְ אַַ בַּ�ַ

וֹֹרת וֶֶועלְְכֶֶע זַַיְְינֶֶען  בְּ�ְ רֶֶת הַַדִּ�ִ דַַאקֶֶעגְְן דִִי עֲֲשֶׂ�ֶ
וֹֹּיּת  וֹֹאתִִ דִִי  זַַיְְינֶֶען  וֹֹחּוּלת,   דִִי  וֹֹאיף  גֶֶעוֶֶוען 
דִִי  הֵֵייסְְט  דָָסא  אַַיְְינְְגֶֶעקְְרִִיצְְטֶֶע.  גֶֶעוֶֶוען 
ן  נְְדֶֶערֶֶע זַַאךְְ ּוּפ ּוּזא וֹֹחּוּלת זַַיְְינֶֶען נִִיט קֵֵיין בַּ�ַ
ן זֵֵיי אַַלֵֵיין זַַיְְינֶֶען  וֹֹרת, נָָרא ּוּפ בְּ�ְ רֶֶת הַַדִּ�ִ דִִי עֲֲשֶׂ�ֶ

וֹֹּיּת. גֶֶעמַַכְְאט דִִי וֹֹאתִִ

הַַחֲֲקִִיקָָה"  וֹֹּיּת  "וֹֹאתִִ ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער 
ם  ֵ � וֹֹּיּת( אִִין עֲֲוֹֹבדַַת הַַשֵּׁ� )אַַיְְינְְגֶֶעקְְרִִיצְְטֶֶע וֹֹאתִִ
אִִיז, וִִוי דִִי גְְמָָרָָא זָָגְְאטוכ, אַַז נָָכְְאדֶֶעם וִִוי עֶֶר 
וֹֹּתּרָָה  בְְּוּתוֹֹרָָתוֹֹ" – זַַיְְין  אִִיז וֹֹזכֶֶה, וֶֶוערְְט עֶֶס "

וֹֹּתּרָָה וֶֶוערְְן אֵֵיין זַַאךְְ. – עֶֶר מִִיט דֶֶער 

ן  גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר  הָָטא  דֶֶערְְפַַרא  ן  ּוּא
וְְקָָא, וֹֹאיף ּוּצ  וֹֹחּוּלת דַּ�ַ צְְמִִידִִים אַַנְְטְְקֶֶעגְְן דִִי 
דַַרְְאף  וֶֶועלְְכֶֶע  ּבּּוּט   ְ שְׁ� ע  ֶ אִִידִִישֶׁ� דִִי  אַַז  ווַַיְְיזְְן 
ן מִִצְְוֹֹות –  וֹֹּתּרָָה ּוּא ן  זַַיְְין וֹֹאיף דִִי יְְוֹֹסוֹֹדת ּוּפ
זַַיְְין דִִי  ים  גּוּנ דֶֶער אִִיד זָָלא מְְקַַיֵּ�ֵ אִִיז נִִיט גֶֶע
דֶֶער  מִִיט  עֶֶר  ער  אָָבֶּ�ֶ עֹֹל,  לַַת  קַַבָּ�ָ מִִיט  וֹֹּתּרָָה 
נְְדֶֶערֶֶע זַַכְְאן, כָָׁשׁטא  ּוּזא וֹֹּתּרָָה זַַיְְינֶֶען צְְוֵֵויי בַּ�ַ



PAR SHAS Chayei Sarah  III     |   On Et ernal Foundations21

12. Shmos 20:2.

13. In the original, the Rebbe em-
phasizes the word “servants” because 
the concept of accepting of the yoke 

of heaven is evident in a servant’s 
carrying out the will of his master.

14. As Eliezer’s words were related 
at length and repeated in the Torah’s 

narrative. The repetition emphasizes 
the necessity of the matter. 

15. Zohar, Vol. II, p. 161b.

it, another entity, as it were. Instead, the establish-
ment of the Jewish home requires that the couple and 
the Torah become one – that they transform them-
selves into Torah. They become one with “I am G-d 
your L-rd,”12 and this objective also applies regard-
ing all the other commandments.

Establishing the Foundation of a Home

4. This explains why the Torah teaches that 
“the [ordinary] speech of the servants of the Pa-
triarchs is more desirable than the Torah of their 
descendants” in association with a wedding. The 
servants13 of the Patriarchs embody the concept 
of acceptance of the yoke of Heaven. Similarly, as 
reflected by the bracelets given by Eliezer, a wed-
ding establishes a home built on the foundations 
of the Torah and its mitzvos through acceptance 
of the yoke of Heaven in the manner of engraved 
letters. This foundation enables “the Torah of their 
descendants” to be totally one with the couple who 
study it.

When the process of laying the foundation of 
their home is permeated by the concept of accep-
tance of the yoke of Heaven – and this is emphasized 
at length and in detail, and repeated again and 
again14 – then “the Torah of their descendants,” the 
specific details of the laws, can be expressed briefly 
and merely through allusion.

The Zohar15 teaches, “The Holy One, Blessed be 
He, looked into the Torah and created the world. 
A person looks into the Torah and maintains 
the world.” Just as the Torah is the foundation of 
the world at large, so too, the Torah must serve as 
the foundation of each person’s individual world. 
When a couple looks into the Torah – establishing 
the foundations of their home on the Torah and 

וֹֹּתּרָָה  טִִימֶֶען – נָָרא עֶֶר מִִיט דֶֶער  ְ זֵֵיי שְׁ�
ן  ּוּפ מַַכְְאן  ּוּצ   – זַַאךְְ  אֵֵיין  וֶֶוערְְן  זָָלְְאן 
אֵֵיינְְס  וֶֶוערְְט  עֶֶר  וֹֹּתּרָָה,   אַַלֵֵיין  זִִיךְְ 
מִִיט  אַַוֹֹזי  ן  ּוּא אֱֱלֹקֶֶֹיךָָ  ד'  אָָנֹֹכִִי  מִִיט 

וֹֹרת. אַַלֶֶע דִִבְּ�ְ

יחָָתָָן  יָָפָָה שִׂ�ִ וָָוסא  אִִיז  ן דָָסא  ד. ּוּא
נִִים,  בָּ�ָ ל  ֶ שֶׁ� וֹֹּתּרָָתָָן  מִִ אָָוֹֹבת  עַַבְְדֵֵי  ל  ֶ שֶׁ�
ן  רְְּוּדךְְ דֶֶעם עִִנְְיָָן ּוּפ וָָוסא מִִיר זֶֶען דָָסא 
עִִנְְיָָן  דֶֶער  אִִיז  אָָוֹֹבת  עַַבְְדֵֵי  ה.  נָּּוּ�ָ חֲֲת אַַ 
וֹֹאיךְְ  אִִיז  ה  נָּּוּ�ָ חֲֲת ן  ּוּא עֹֹל,  לַַת  קַַבָּ�ָ ן  ּוּפ
ן  וֹֹּתּרָָה ּוּא ן  נְְיָָן וֹֹאיף דִִי יְְוֹֹסוֹֹדת ּוּפ אַַ בִּ�ִ
ן  לַַת עֹֹל אִִין אַַן וֹֹאפֶֶן ּוּפ מִִצְְוָָה מִִיט קַַבָּ�ָ
וֹֹּיּת הַַחֲֲקִִיקָָה – דָָסא אִִיז אַַ יְְוֹֹסד  וֹֹאתִִ

נִִים". ל בָּ�ָ ֶ וֹֹּתּרָָתָָן שֶׁ� וֹֹאיף "

עִִנְְיָָן  דֶֶער  פַַרַַאאן  אִִיז  עֶֶס  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
דִִי  לֵֵייגְְן  דֶֶעם  אִִין  עֹֹל  לַַת  קַַבָּ�ָ ן  ּוּפ
ן וֹֹאיסְְפִִירְְלֶֶעךְְ,  ת ּוּא אֲֲרִִיּוּכ יְְוֹֹסוֹֹדת – בַּ�ַ
ן  ּוּא אֵֵיינְְמָָלא  ערְְגֶֶע'חַַזֶֶרְְ'ט  אִִיבֶּ�ֶ
ל  ֶ וֹֹּתּרָָתָָן שֶׁ� נָָכַַאאמָָלא, דַַאן קָָאן זַַיְְין "
ן  רְְּוּקץ ּוּא רָָטֵֵי הַַהֲֲלָָוֹֹכת –  ְ נִִים" – דִִי פְּ� בָּ�ָ

מִִיט אַַ רֶֶמֶֶז.

אּוּ  ה רִִיךְְ  בְּ�ְ א  ָ דְְשָׁ� ּוּק טֵֵייט:  ְ שְׁ� עֶֶס 
עָָלְְמָָא, דֶֶער  בָָּוּרָָא   וֹֹארַַיְְתָָא  בְּ�ְ ל  כֵּ�ֵ אִִסְְתַּ�ַ
קְְּוּקט  אַַרַַיְְינְְגֶֶע הָָטא  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ
וֶֶועלְְט,  דִִי  פְְאן  ַ שַׁא� בַּ�ַ ן  ּוּא וֹֹּתּרָָה   אִִין 
נַַׁשׁ  ר  בַּ�ַ וֹֹאיךְְ:  טֵֵייט  ְ שְׁ� אַַוֹֹזי  ן  ּוּא
עָָלְְמָָאזכ  ים  מְְּוּקַַיֵּ�ֵ  וֹֹארַַיְְתָָא  בְּ�ְ ל  כֵּ�ֵ אִִסְְתַּ�ַ
וֹֹּתּרָָה  אַַרַַיְְין אִִין  קְְּוּקט  אַַז אַַ מֶֶענְְׁשׁט 
דֶֶער  וֶֶועלְְט.  דִִי  דֶֶעם  רְְּוּדךְְ   טֵֵייט  ְ שְׁ�
ילָָא  ֵ מִִמֵּ� וֹֹּתּרָָה.   אִִיז  וֶֶועלְְט  ן  ּוּפ יְְוֹֹסד 
זַַיְְין  אִִין  אֵֵיינֶֶעם  יֶֶעדְְן  יי  בַּ�ַ וֹֹאיךְְ  אִִיז 
קְְּוּקט   עֶֶר  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ וֶֶועלְְט:  אֵֵייגֶֶענֶֶער 
וֹֹּתּרָָה  ן  וֹֹּתּרָָה – דִִי יְְוֹֹסוֹֹדת ּוּפ אַַרַַיְְין אִִין 



פשרת הרש ייח ג   |   לקוטי חישות 22

16. Cf. Devarim 31:21

17. Tehillim 112:2.

its mitzvos with acceptance of the yoke of Heaven, 
then their world is created in an enduring manner. 
The home they build becomes eternal, thereby as-
suring that “[the Torah] will not leave the mouth 
of their descendants”16 and the mouth of their 
descendants’ descendants forever – their progeny 
will be “a generation of the upright who shall be 
blessed.”17

לַַת עֹֹל אִִין אַַן וֹֹאפֶֶן  ן מִִצְְוָָה מִִיט קַַבָּ�ָ ּוּא
וֶֶוערְְט  דֶֶעמָָלְְאט   – נִִצְְחִִי  נְְיָָן  בִּ�ִ אַַ  ן  ּוּפ
טֵֵייט דִִי וֶֶועלְְט, אַַז דִִי  ְ ן שְׁ� פְְאן ּוּא ַ שַׁא� בַּ�ַ
יקֶֶע,  וֹֹּבּיט אִִיז אַַן אֵֵייבִּ�ִ ּבּּוּט וָָוסא עֶֶר   ְ שְׁ�
י זֶֶרַַע זַַרְְעוֹֹ  ִ מִִּוּפִּ� י זַַרְְעוֹֹ  ִ כַַח מִִפִּ� ָ � וְְלֹאֹ תִִשָּׁ�

רִִים יְְוֹֹברָָךְְ. ָ וֹֹדר יְְשָׁ� עַַד עוֹֹלָָם בְּ�ְ

)משיחת ב' דר"ח כסלו תשי"ג(

כ( שארבית ברה ס, ח.
אכ( רבדים ד, ד.

בכ( ומכו נהר הבזכמ פאיול קר חאת בשבע 
נשים )היקף לשם נשבים, ומכו ובשע 
)רפה  חיים  מים  ארקנ  איונ  בימים( 

וטמת  תרוה  טוקלי  ארוה  מ"ט.  פ"ח 
גפ, ג(.

גכ( תוגרם ינותן דכ, בכ. שארבית ברה ס, ו. 
פישור שר"י שארבית  אין  )געאַַרבטכ 

דכ, בכ(. שרדמ הלודג.

דכ( אבב בתאר ט, א.
כה( בשת חפ, א.

וכ( שודקין בל, ב.
זכ( זהר קלח ב' אסק, ב.



PAR SHAS Chayei Sarah  IV  |  So That We Do Not Live a Dualit y23 PAR SHAS Chayei Sarah  IV  |  So That We Do Not Live a Dualit y23

Introduction

Rabbi Herbert Weiner, author of the book Nine and a Half Mystics, describes a conversation 
he once had with the Rebbe. During their meeting, he told the Rebbe that, “The Lubavitch-
er chassidim I see all have this ‘G-d’s in His heaven, all’s well with the world’ look about 

them. On one hand, it’s enviable. On the other hand, it appears to reflect naivete, as if they’re 
ducking the real challenges that exist in the world at large.”

“It is not naivete,” the Rebbe answered, “It’s a lack of dichotomy. People often have a split 
between their values and their conduct, a divide between the way they would like to lead their 
lives and how they actually lead them. In Lubavitch, such a dichotomy does not exist. This brings 
them the peace of mind that you desire.”

What does it mean to live without dichotomy? Most people compartmentalize their lives – 
prayer and study on one side, business and daily affairs on the other. They acknowledge G-d’s 
hand in spiritual matters while unconsciously claiming “my strength and the power of my hand” 
are to thank for their material success. Even sincere Jews often think: I’ve prayed, I’ve studied – 
now the rest is up to me.

The sichah that follows provides an antidote to living under with this duality. One of the fun-
damental principles of Jewish thought is that everything we possess, every capacity we exercise, 
comes as a loan from Above. If we integrate this understanding into our mindset, then we will 
acknowledge G-d’s hand in all aspects of our existence and use our potentials in His service. In 
this way, we can erase the artificial boundary between the sacred and the mundane and make 
everything we do an expression of connection to Him.

Chayei Sarah IV  |  הרש ייח ד
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Chayei Sarah, 5716 (1955)So That We Do Not Live a Duality



פשרת הרש ייח ד   |   לקוטי חישות 24

What Makes an Oath Valid

1. This week’s Torah reading relates that Avraham, 
our patriarch, told Eliezer,1 “Please, place your hand 
under my thigh.” He was asking Eliezer to take an oath. 
Avraham asked Eliezer to hold an article associated 
with a mitzvah2 while taking the oath so that Eliezer 
would appreciate its weightiness. From this narrative, 
the Gemara3 derives that an oath must be adminis-
tered specifically while holding a sacred object. Rav 
Papa says this refers to a Torah scroll, i.e., a person 
taking an oath must specifically hold a Torah scroll. 
Indeed, a judge who administers an oath without a 
Torah scroll has erred regarding a matter specifically 
stated in the Mishnah, and his ruling is reversed.

However, the Gemara concludes that the halachah 
does not follow Rav Papa. Although, according to 
law, ideally, one must hold a Torah scroll, after the 
fact, it is acceptable that an oath be taken even while 
holding tefillin. Moreover, in deference to the honor 
accorded to a Torah scholar, as an initial preference, 
he may even take an oath while holding tefillin and 
not necessarily a Torah scroll. 

The context within which the Gemara discusses 
this law concerns the oath required of one who ad-
mits part of a claim (modeh bemiktzas).4 Two matters 
here are not understood:

a) When commenting on that source, Tosafos 
questions: The entire concept of taking an oath while 
holding a sacred object is derived from the narrative 
involving Avraham, our Patriarch. However, the oath 
that Avraham had Eliezer take did not involve one who 

סֶֶדְְרָָה  הַַיְְינְְטִִיקֶֶער  דֶֶער  אִִין  א. 
הָָטא  אָָבִִיּוּנ  אַַבְְרָָהָָם  אַַז  טֵֵייט,  ְ שְׁ�
ים נָָא יָָדְְךָָ  גֶֶעזָָגְְאט ּוּצ אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר'ן שִׂ�ִ
לֶֶערְְנְְט  גְְמָָרָָאחכ  דִִי  יְְרֵֵכִִי.  חַַת  תַּ�ַ
דַַרְְאף  עָָּוּבה   ְ שְׁ� אַַ  אַַז  ן,  דֶֶערְְּוּפ אָָּפּ 
זָָגְְאט  חֵֵפֶֶץ.  נְְקִִיטַַת  בִּ�ִ דַַוְְקָָא  זַַיְְין 
סֵֵפֶֶר  אַַ  מֵֵיינְְט  דָָסא  אַַז  פָָא,  ָ פָּ� רַַב 
וֶֶוערְְן  ְ שְׁא� בַּ�ַ אַַז  הֵֵייסְְט  דָָסא  וֹֹּתּרָָה, 
וֹֹּתּרָָה,  זּוּמ מֶֶען דַַוְְקָָא מִִיט אַַ סֵֵפֶֶר 
וֶֶוערְְט  ְ שְׁא� ן וֶֶועלְְכֶֶער בַּ�ַ ן אַַז אַַ דַַיָּ�ָ ּוּא
דְְבַַר  וֹֹּתּרָָה אִִיז אַַ וֹֹטעֶֶה בִּ�ִ אָָן אַַ סֵֵפֶֶר 

ן דַַרְְאף וֹֹחזֵֵר זַַיְְין. נָָה ּוּא ְ מִִשְׁ�

דָָרְְאט  פִִירְְט  גְְמָָרָָא  דִִי  ער  אָָבֶּ�ֶ
ן דֶֶער דִִין  פָָא, ּוּא ָ וֹֹאיס נִִיט וִִוי רַַב פָּ�
ה דַַרְְאף  חִִלָּ�ָ ט אַַז כָָׁשׁטא לְְכַַתְּ�ְ לַַיְְיבְּ�ְ בְּ�ְ
וֹֹּתּרָָה,   סֵֵפֶֶר  אַַ  ן  הָָבְּא�ְ טַַאקֶֶע  מֶֶען 
ין  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ טּוּג   אִִיז  דִִיעֶֶבֶֶד  בְּ�ְ ער  אָָבֶּ�ֶ
ם  ּוּׁ  מִִשּׁ� חָָכָָם,  לְְמִִיד  תַּ�ַ אַַ  ן  ּוּא וֹֹאיךְְ. 
ה  חִִלָּ�ָ לְְכַַתְּ�ְ אֲֲפִִיוּ�ל  מֶֶעג  וֹֹבוֹֹד,  כְּ�ְ
ן נִִיט דַַוְְקָָא  ין ּוּא פִִילִּ�ִ וֶֶוערְְן מִִיט תְּ�ְ ְ שְׁ�
גַַאנְְצֶֶער  דֶֶער  וֹֹּתּרָָה.   סֵֵפֶֶר  אַַ  מִִיט 
ם וֶֶועלְְכְְן דִִי גְְמָָרָָא רֶֶעטד,  דִִין אַַּוּר
וֹֹמדֶֶה  אַַ  ן  ּוּפ עָָּוּבה   ְ שְׁ� אַַ  וֶֶועגְְן  אִִיז 
נִִיט  דָָא  זַַיְְינֶֶען  עֲֲנָָה.  ַ הַַטַּ� מִִקְְצַַת  בְּ�ְ

טַַאנְְדִִיק צְְוֵֵויי זַַכְְאן: ְ פַַרְְאשְׁ�

וֹֹּתּסְְוֹֹפת   וָָוסא  יָָא  ְ קַַשְׁ� דִִי  א( 
דֶֶעם  אַַז  לְְאד  וִִויבַּ�ַ דָָרְְאט:  פְְרֶֶעגְְט 
ן  ּוּפ אָָּפּ  מֶֶען  לֶֶערְְנְְט  עִִנְְיָָן  גַַאנְְצְְן 
אִִיז  אִִים  יי  בַּ�ַ וָָוסא   , אָָבִִיּוּנ אַַבְְרָָהָָם 
ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  גֶֶעוֶֶוען  נִִיט  דָָאךְְ 

1. Bereishis 24:2.

2. At that time, the only mitzvah that 
established an enduring bond with 

G-d in the physical world was the 
circumcision.

3. Shevuos 38b.

4. See Rambam, Hilchos To’ein VeNi­
tan, ch. 3, for a discussion regarding 
the obligation of such an oath.

So That We Do Not Live a Duality



PAR SHAS Chayei Sarah  IV  |  So That We Do Not Live a Dualit y25

admits part of a claim. Why then does the Ge-
mara apply this law specifically to such a case? 
The law should have been derived to apply 
also to an oath regarding the affirmation of 
a statement (shevuas bitui)5 and an oath tak-
en regarding a deposit (shevuas hapikadon).6 
Tosafos leaves this question unresolved.

b) Avraham did not have Eliezer hold a 
Torah scroll or tefillin, but rather a different 
object involving a mitzvah. From where, then, 
do we derive that an oath must be taken specif-
ically while holding a Torah scroll or tefillin?

Conduits of Divine Power

2. The concept of an oath is explained in 
a discourse of the Alter Rebbe,7 and more 
extensively in a discourse of the Tzemach 
Tzedek:8 There, it is explained that the word 
shevuah (oath, שבועה) shares the same root 
letters as the word sova (satiation, שובע). This 
means that taking an oath sates a person with 
powers from Above.

For this reason, our Sages rule that one 
may take an oath to fulfill the mitzvos,9 even 
though one is already sworn to observe them 
from Mount Sinai.10 Through the oath, one re-
ceives lofty powers to fulfill them. This concept 
also lies behind the teaching that an oath, “Be 
righteous and do not be wicked,”  is adminis-
tered to a person’s soul before birth.11

A conduit is necessary to connect a person 
in this physical world with the power granted 
him from Above. The conduits that enable a 
person to receive and utilize the power grant-
ed from Above are the mitzvos, for they are 

5. See Rambam, Hilchos Shevuos 
1:1-7, regarding the definition of 
this term.

6. See ibid. 1:8-11.

7. See Likkutei Torah, Devarim, p. 83c.

8. Kitzurim LeTanya, the maamar 
entitled U’Mashbi’n Oso.

9. Chagigah 10a.

10. Nedarim 8a. The intent is that by 
accepting the Torah at Mount Sinai, 
the Jews, as it were, took an oath to 
fulfill all the mitzvos.

11. Nidah 30b.

מִִקְְצַַת, – אִִיז פַַרְְאוָָוסא לֶֶערְְנְְט מֶֶען  וֹֹמדֶֶה בְּ�ְ
וְְקָָא? מֶֶען  מִִקְְצַַת דַּ�ַ דָָסא דָָא אָָּפּ וֹֹאיף וֹֹמדֶֶה בְּ�ְ
אַַוֹֹריסְְלֶֶערְְנֶֶען  גֶֶעדַַרְְאפְְט  דָָסא  דָָאךְְ  הָָטא 
עַַּוּבת   ְ שְׁ� ן  ּוּא י  ּוּּטּ י הַַבִּ�ִ עַַּוּבת   ְ שְׁ� וֹֹאיף  וֹֹאיךְְ 
אַַ  יי  בַּ�ַ ט  לַַיְְיבְּ�ְ בְּ�ְ וֹֹּתּסְְוֹֹפת   ן  ּוּא  – וֹֹדן?  קָּ�ָ ִ הַַפִּ�

יָָא. ְ קַַשְׁ�

גֶֶעוֶֶוען  נִִיט  דָָאךְְ  אִִיז  אַַבְְרָָהָָם'עֶֶן  יי  בַּ�ַ ב( 
ין,  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ קֵֵיין  נִִיט  ן  ּוּא וֹֹּתּרָָה   סֵֵפֶֶר  קֵֵיין  נִִיט 
ע  ֶ שֶׁז� ווַַנֶֶאען  ן  ּוּפ  – מִִצְְוָָה  אַַנְְדֶֶער  אַַן  נָָרא 
אַַ  ן  זָָגְְאן זא מֶֶען דַַרְְאף הָָבְּא�ְ נֶֶעמְְט מֶֶען ּוּצ 

ין דַַוְְקָָא? פִִילִּ�ִ וֹֹּתּרָָה אָָדֶֶער תְּ�ְ סֵֵפֶֶר 

וֶֶוערְְט  עָָּוּבה   ְ שְׁ� אַַ  ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  ב. 
אַַ  י'נְְס  רֶֶבִּ�ִ אַַלְְטְְן  דֶֶעם  אִִין  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט 
ן וֹֹאיסְְפִִירְְלֶֶעכֶֶער אִִין דֶֶעם צֶֶמַַח  מַַאֲֲמָָר, ּוּא
וֹֹׁשׁן   מִִלְּ�ְ אִִיז  עָָּוּבה   ְ שְׁ� אַַז  מַַאֲֲמָָרטכ,  אַַ  צֶֶדֶֶק'ס 
וֹֹׂשׂבַַע )זַַטְְאקַַיְְיט(, דָָסא הֵֵייסְְט אַַז דָָסא גִִיט 
ֹחַַ מִִלְְמַַעְְלָָה. דֶֶערְְפַַרא אִִיז דֶֶער דִִין  מֶֶען אַַ כֹּ�
מֶֶעג  )מֶֶען  צְְוֹֹותל  ִ הַַמִּ� אֶֶת  ם  לְְקַַיֵּ�ֵ עִִין  בָּ�ָ ְ נִִשְׁ� אַַז 
כָָׁשׁטא  מִִצְְוֹֹות(,  זַַיְְין  ים  מְְקַַיֵּ�ֵ וֹֹאיף  וֶֶוערְְן  ְ שְׁ�
וָָורְְאן דֶֶעוֹֹריף,  ְ שְׁא� עֶֶר אִִיז דָָאךְְ סַַיי וִִוי סַַיי בַּ�ַ
עָָּוּבה גִִיט   ְ רְְּוּדךְְ דֶֶער שְׁ� רְְאג סִִינַַי, ווַַיְְיל  ן בַּ�ַ ּוּפ
ן דָָסא אִִיז וֹֹאיךְְ  ֹחַַ. ּוּא מֶֶען אִִים אַַ הֶֶעכֶֶערְְן כֹּ�
יק וְְאַַל  הִִי צַַדִּ�ִ יעִִין וֹֹאתוֹֹ תְּ�ְ בִּ�ִ ְ ן מַַשְׁ� דֶֶער עִִנְְיָָן ּוּפ
ן  ְ וֶֶוערְְט דֶֶעם מֶֶענְְשְׁט� ְ שְׁא� בַּ�ַ ע )מֶֶען  ָ רָָשָׁ� הִִי  תְּ�ְ
וֹֹּבּירְְן, ּוּד זָָלְְאסְְט זַַיְְין  אֵֵיידֶֶער עֶֶר וֶֶוערְְט גֶֶע

ע(אל. ָ ן זָָלְְאסְְט נִִיט זַַיְְין קֵֵיין רָָשָׁ� יק ּוּא אַַ צַַדִּ�ִ

חַַֹ וָָוסא מֶֶען גִִיט מִִלְְמַַעְְלָָה  כְְדֵֵי אַַז דֶֶער כֹּ� בִּ�ִ
דָָא־ ן  ְ מֶֶענְְשְׁט� מִִיטְְ'ן  ינְְדְְן  פַַרְְאבִּ�ִ זִִיךְְ  זָָלא 
דָָזִִאיקְְן  דֶֶעם  מֶֶּוּקאען   בַּ�ַ זָָלא  עֶֶר  אַַז  נְְטְְן,  ּוּא
דַַרְְאף  צְְן,  וֹֹאיסְְּוּנ קֶֶענֶֶען  אִִים  זָָלא  ן  ּוּא חַַֹ  כֹּ�
ינְְטד  פַַרְְאבִּ�ִ וֶֶועלְְכֶֶער  ע  צָּּוּמ�ָ מְְ אַַ  ן  הָָבְּא�ְ מֶֶען 
לְְמַַעְְלָָה.  ן  ּוּפ חַַֹ  כֹּ� דֶֶעם  מִִיט  ן  ְ מֶֶענְְשְׁט� דֶֶעם 



פשרת הרש ייח ד   |   לקוטי חישות 26

G-d’s emissaries, as our Sages state,12 “Honor 
the mitzvos for they are My emissaries.” We 
are taught, “A person’s emissary resembles 
the person himself.”13 Therefore, a mitzvah 
can convey and connect the power from 
Above to a person in this world.

This explains why an oath must be admin-
istered specifically while holding a sacred 
object. By holding an article associated with 
a mitzvah in his hand, that object connects 
the person and the power from Above.

What Torah or Tefillin Accomplish

3. The above explains the reason why a 
person is required to hold an object asso-
ciated with a mitzvah when taking an oath. 
However, why specifically should it be a To-
rah scroll or tefillin?

Our Sages14 teach that G-d “did not create 
anything in vain.” In other words, every enti-
ty is intended to contribute to G-d’s ultimate 
purpose of creation. Therefore, wherever a 
Jew is found, his responsibility is to transform 
everything he encounters into holiness. Con-
sequently, he must utilize the oath – the power 
granted him from Above – in his interaction 
with the world at large. The Torah serves as 
a conduit linking the power from Above – 
through the person – with the world as a 
whole. For the Torah functions as the interme-
diary, the connecting force, between G-d and 
the world, as explained in the teaching cited 
earlier,15 “The Holy One, blessed be He, looked 
into the Torah and created the world.”16

12. Midrash Tanchuma, Parshas 
Vayigash, sec. 6.

13. Berachos 34b; Kiddushin 41b; 
Midrash Tanchuma, loc. cit.

14. Shabbos 77b.

15. See the previous sichah, sec. 4, 
p. 21.

16. Zohar, Vol. II, p. 161b.

ם  נְְד אִִיז אַַ מִִצְְוָָה, וָָוּוּרא ּוּּבּ דֶֶער דָָזִִאיקֶֶער פַַרְְא
חִִּוּלים,   ְ שְׁ� טְְנְְס  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶעם  זַַיְְינֶֶען  מִִצְְוֹֹות 
הֵֵן  ֶ צְְוֹֹות שֶׁ� ִ ּוּד אֶֶת הַַמִּ� בְּ�ְ טֵֵייט: כַּ�ַ ְ אַַוֹֹזי וִִוי עֶֶס שְׁ�
זֵֵיי  ווַַיְְיל  מִִצְְוֹֹות  דִִי  וֹֹבד  כָּ�ָ אָָּפּ  )גִִיט  חַַּוּליבל   ְ שְׁ�
ל אָָדָָם  ֶ וֹֹחּוּל שֶׁ�  ְ ן "שְׁ� חִִּוּלים(, ּוּא  ְ זַַיְְינֶֶען מַַיְְינֶֶע שְׁ�
טְְרָָגְְאן  ְ וֹֹמתוֹֹ"גל, דֶֶערְְפַַרא קֶֶען אַַ מִִצְְוָָה אַַרָָפְּא� כְּ�ְ
דֶֶעם  מִִיט  ן  וֹֹאיבְּ�ְ ן  ּוּפ ֹחַַ  כֹּ� דֶֶעם  ינְְדְְן  פַַרְְאבִּ�ִ ן  ּוּא

ן. ְ מֶֶענְְשְׁט�

עָָּוּבה   ְ ן דָָסא אִִיז דֶֶער טַַעַַם פַַרְְאוָָוסא אַַ שְׁ� ּוּא
רְְּוּדךְְ  ם  נְְקִִיטַַת חֵֵפֶֶץ, וָָוּוּרא וְְקָָא בִּ�ִ דַַרְְאף זַַיְְין דַּ�ַ
ן אַַ מִִצְְוָָה אִִין  דֶֶעם וָָוסא עֶֶר הַַלְְאט אַַ חֵֵפֶֶץ ּוּפ
דָָזִִאיקֶֶער  דֶֶער  אִִים  ינְְטד  פַַרְְאבִּ�ִ הַַאנְְט,  זַַיְְין 

ן. ן וֹֹאיבְּ�ְ ֹחַַ ּוּפ חֵֵפֶֶץ מִִיט דֶֶעם כֹּ�

נְְקִִיטַַת  נְְג וֹֹאיף  דִִי דֶֶערְְקְְלֶֶעּוּר אִִיז  ג. דָָסא 
מֶֶען  נֶֶעמְְט  ער  אָָבֶּ�ֶ פַַרְְאוָָוסא  כְְלַַל.  בִּ�ִ חֵֵפֶֶץ 

ין? פִִילִּ�ִ וֹֹּתּרָָה אָָדֶֶער תְּ�ְ דַַוְְקָָא אַַ סֵֵפֶֶר 

בָָר  אּוּ דָּ�ָ ךְְ ה ּוּר וֹֹדׁשׁ בָּ�ָ טֵֵייט: לֹאֹ בָָרָָא הַַקָּ�ָ ְ עֶֶס שְׁ�
טֶֶער הָָטא נִִיט  ְ ערְְשְׁ� לָָהדל )דֶֶער וֹֹאיבֶּ�ֶ ָ אֶֶחָָד לְְבַַטָּ�
מְְּוּאזִִיסְְט(, דֶֶערְְפַַרא  ם זַַאךְְ  ּוּׁשׁ פְְאן קֵֵיין  ַ שַׁא� בַּ�ַ
ן  ם ּוּאוו אַַ אִִיד אִִיז, דַַרְְאף עֶֶר ּוּפ מֶֶּוּאעּוּט אִִיז, 
ילָָא דַַרְְאף  ֵ ן מִִמֵּ� ה, ּוּא ָ � שָּּׁוּד� יֶֶעדֶֶער זַַאךְְ מַַכְְאן קְְ
וָָוסא  ֹחַַ  כֹּ� דֶֶעם   – עָָּוּבה   ְ שְׁ� דִִי  צְְן  וֹֹאיסְְּוּנ עֶֶר 
גַַאנְְצֶֶער  אִִין דֶֶער  ן –  ן וֹֹאיבְּ�ְ גִִיט אִִים ּוּפ מֶֶען 
דֶֶעם  ן  ּוּפ נְְד  ּוּּבּ פַַרְְא דָָזִִאיקֶֶער  דֶֶער  וֶֶועלְְט. 
מִִיט   – ן  ְ מֶֶענְְשְׁט� דֶֶעם  רְְּוּדךְְ    – ן  וֹֹאיבְּ�ְ ן  ּוּפ ֹחַַ  כֹּ�
ם  וֹֹּתּרָָה, וָָוּוּרא רְְּוּדךְְ  דֶֶער גַַאנְְצֶֶער וֶֶועלְְט, אִִיז 
נְְגְְס־ ינְְּוּד פַַרְְאבִּ�ִ  – ע  צָּּוּמ�ָ מְְ דֶֶער  אִִיז  וֹֹּתּרָָה 
מִִיט  טְְן  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶעם  ן  ְ צְְוִִוישְׁ�  – קְְרַַפְְאט 
מַַאֲֲמָָר  ן־דֶֶערְְמָָאנְְטְְן  וֹֹאיבְּ�ְ דֶֶעם  וֹֹליט  וֶֶועלְְט, 

בָָּוּרָָא עָָלְְמָָא". וֹֹארַַיְְתָָא  ל בְּ�ְ כֵּ�ֵ אַַז "אִִסְְתַּ�ַ

טֵֵיין  ְ פַַרְְאשְׁ� וֹֹאיךְְ  מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶעם  וֹֹליט 
ּוּצ  ין  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ נֶֶעמְְט  מֶֶען  פַַרְְאוָָוסא  עִִנְְיָָן  דֶֶעם 
ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  אִִיז  ין  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ ווַַיְְיל  עָָּוּבה,   ְ שְׁ� אַַ 



PAR SHAS Chayei Sarah  IV  |  So That We Do Not Live a Dualit y27

Based on this, we can also understand why 
tefillin may be used for an oath. Tefillin are 
identical with the concept of the Torah, as ex-
plained in the chassidic discourse entitled, Issa 
BeMidrash T[ehi]lim:17 “Rabbi Eliezer said, Yis- 
 rael told the Holy One, blessed be He, ‘Master 
of the world, we want to labor in the study of 
Torah throughout the day and the night, but 
we don’t have the available time.’ The Holy 
One, blessed be He, replied, ‘Fulfill the mitzvah 
of tefillin, and I will consider it as if you had 
labored in Torah study day and night.’ ”18 This 
teaching from our Sages demonstrates that te­
fillin are identical to a Torah scroll.

In explanation: Torah study draws down 
the Divine intellectual attributes into the Di-
vine emotive attributes. This same process is 
accomplished through tefillin. By putting on 
tefillin below in this physical world, a Jew caus-
es G-d to put on tefillin Above, as our Sages 
state,19 “The Holy One, blessed be He, puts on 
tefillin.” Kabbalistically, the term “The Holy 
One, blessed be He,” refers to Z’eir Anpin, the 
Divine emotive attributes. Tefillin is identified 
with His intellectual attributes. The meaning of 
the concept that “the Holy One, blessed be He, 
puts on tefillin” is that the Divine intellectual 
attributes are drawn down into His emotive 
attributes.

For this reason, one can also hold tefillin 
when taking an oath. Since the role of tefillin 
in our Divine service is to subjugate the mind 
and heart,20 we can establish the connection 
between the power from Above and the world 
at large through this mitzvah in the same way as 
this is accomplished through holding a Torah 
scroll.

17. Published in Sefer Ha­
Maamarim 5653, p. 279, and Sefer 
HaMaamarim 5708, p. 271.

18. Midrash Tehillim on ch. 1, 
verse 2.

19. Berachos 6a.

20. Shulchan Aruch, Orach Chayim, 
25:5; the Alter Rebbe’s Shulchan 
Aruch, Orach Chayim 25:11, Tanya, 
ch. 41.

דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט  וֶֶוערְְט  עֶֶס  וִִוי  אַַוֹֹזי  וֹֹּתּרָָה, 
תְְחִִיל  ַ רּוּּבּ הַַמַּ�   תלה דִּ�ִ אִִין דֶֶעם מַַאֲֲמַַר חֲֲסִִיּוּד
אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר  י  רַַבִּ�ִ ים"ול:  הִִלִּ�ִ תְּ�ְ מִִדְְרַַׁשׁ  בְּ�ְ "אִִיתָָא 
ךְְ  ּוּר בָּ�ָ וֹֹדׁשׁ  הַַקָּ�ָ לִִפְְנֵֵי  רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ אָָמְְּוּר  וֹֹאמֵֵר: 
לִִיגַַע  אָָּוּנ  וֹֹרצִִין  עוֹֹלָָם  ל  ֶ שֶׁ� וֹֹּבּוֹֹנ  רִִ אּוּ,  ה
נַַאי,  ְ פְּ� לָָּוּנ  אֵֵין  אֲֲבָָל  וָָלַַיְְלָָה  יוֹֹמָָם  וֹֹּתּרָָה   בַּ�ַ
ּוּמ מִִצְְוַַת  אּוּ, קַַיְּ�ְ ךְְ ה ּוּר וֹֹדׁשׁ בָּ�ָ אָָמַַר לָָהֶֶם הַַקָּ�ָ
ם  אַַתֶּ�ֶ וּ�ּלּ  אִִ כְּ�ְ עֲֲלֵֵיכֶֶם  אֲֲנִִי  מַַּוּעֲֲלֶֶה   ין  פִִלִּ�ִ תְּ�ְ
ן  הָָבְּא�ְ )אִִידְְן  וָָלַַיְְלָָה.  יוֹֹמָָם  וֹֹּתּרָָה   בַּ�ַ יְְגֵֵעִִים 
מִִיר  טְְן:  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶעם  פַַרא  גֶֶעזָָגְְאט 
ן נַַכְְאט,  וֹֹּתּרָָה טָָגא ּוּא וִִוילְְן הָָרֶֶאעוֶֶוען אִִין 
זֵֵיי  הָָטא  נִִיט.  צַַיְְיט  קֵֵיין  ן  הָָבְּא�ְ מִִיר  נָָרא 
זַַיְְיט  גֶֶעעֶֶנְְטְְפֶֶערְְט:  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶער 
ן אִִיךְְ וֶֶועל  ין ּוּא פִִילִּ�ִ ן תְּ�ְ ים דִִי מִִצְְוָָה ּוּפ מְְקַַיֵּ�ֵ
וָָולְְאט  אִִיר  וִִוי  גְְלַַיְְיךְְ  פַַרֶֶראעכֶֶענֶֶען  אַַיְְיךְְ 
ן נַַכְְאט(.  וֹֹּתּרָָה טָָגא ּוּא גֶֶעהָָרֶֶאעוֶֶועט אִִין 
מַַאֲֲמַַר  דֶֶעם  ן  ּוּפ דָָאךְְ  מֶֶען  טֵֵייט  ְ פַַרְְאשְׁ�
עִִנְְיָָן  ער  זֶֶעלְְבֶּ�ֶ דֶֶער  אִִיז  ין  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ אַַז  רַַזַַ"ל, 

וֹֹּתּרָָה. ן סֵֵפֶֶר  ּוּפ

ם דֶֶער עִִנְְיָָן  רּוּא הָָעִִנְְיָָן אִִיז: וָָוּוּרא י דֶֶער בִּ�ִ
וֹֹּדּת,  יךְְ זַַיְְין וֹֹמחִִין אִִין מִִ ִ וֹֹּתּרָָה אִִיז מַַמְְשִׁ� ן  ּוּפ
ע וֶֶוערְְט וֹֹאיךְְ וֹֹאיפְְגֶֶעטָָאן  ן דָָסא זֶֶעלְְבֶּ�ֶ ּוּא
ה,  ָ לְְמַַטָּ� ין  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ לֵֵייגְְן  רְְּוּדךְְ   ין.  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ רְְּוּדךְְ 
לְְמַַעְְלָָה,  ין  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ הֲֲנָָחַַת  דִִי  מֶֶען  וֹֹּפּעֵֵלְְ'ט 
מֵֵנִִיחַַ  אּוּ  ה ךְְ  ּוּר בָּ�ָ וֹֹדׁשׁ  הַַקָּ�ָ טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  וִִוי 
בְְיָָוֹֹכל  כִּ�ִ טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶער  )אַַז  יןזל  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ
אּוּ – זָָ"א,  ךְְ ה ּוּר וֹֹדׁשׁ בָּ�ָ ין(, הַַקָּ�ָ פִִילִּ�ִ לֵֵייגְְט תְּ�ְ
ן וֹֹמחִִין  ין אִִיז דֶֶער עִִנְְיָָן ּוּפ פִִילִּ�ִ ן תְּ�ְ וֹֹּדּת, ּוּא מִִ
ין מֵֵיינְְט:  פִִילִּ�ִ אּוּ מֵֵנִִיחַַ תְּ�ְ ךְְ ה ּוּר וֹֹדׁשׁ בָּ�ָ – הַַקָּ�ָ

וֹֹּדּת. ן וֹֹמחִִין אִִין מִִ כָָה ּוּפ ָ הַַמְְשָׁ�

רְְּוּדךְְ הַַלְְאטְְן  ן דֶֶערְְפַַרא קֶֶען מֶֶען וֹֹאיךְְ  ּוּא
עָָּוּבה, – וָָוסא זֵֵייעֶֶר   ְ עַַת דֶֶער שְׁ� ַ שַׁ� ין בְּ�ְ פִִילִּ�ִ תְּ�ְ
זַַיְְין  ד  עְְבֵּ�ֵ ַ מְְשַׁ� אִִיז  ם  ֵ � הַַשֵּׁ� עֲֲוֹֹבדַַת  אִִין  עִִנְְיָָן 
דֶֶעם  וֹֹאיפְְטָָאן   – הַַרְְאץחל  ן  ּוּא וֹֹמחַַ  דֶֶעם 
מִִיט  מַַעְְלָָה  לְּ�ְ ֶ שֶׁ� ֹחַַ  כֹּ� דֶֶעם  ן  ּוּפ נְְד  ּוּּבּ פַַרְְא

וֹֹּתּרָָה. רְְּוּדךְְ  וֶֶועלְְט, אַַוֹֹזי וִִוי 



פשרת הרש ייח ד   |   לקוטי חישות 28

However, holding tefillin is a less ideal op-
tion, effective only after the fact, as is clear 
from the wording of the Midrash cited above, 
which states that the Jewish people desire to 
toil in Torah study day and night. It is only be-
cause “we don’t have the available time” that, 
after the fact, putting on tefillin is also suffi-
cient. Subjugating the mind and the heart, at 
least at the beginning of the day, by putting on 
tefillin creates an effect that remains for the en-
tire day, enabling a person to conduct himself 
as desired, for it brings about an effect parallel 
– but not equivalent – to that of Torah study.

The Unique Status of a Torah Scholar

4. The reason why it is sufficient for a To-
rah scholar to hold tefillin in his hand while 
taking an oath, even as an initial preference, 
can be explained as follows:

The Zohar21 teaches that a Torah scholar is 
referred to as “Shabbos.” We also find an al-
lusion to this concept in the Gemara.22 Our 
Sages relate that a Torah scholar arrived at a 
household as a guest and was served a lavish 
meal. The Torah scholar asked, “Where did 
this meal come from? You weren’t expecting 
me!” His hosts answered him that the meal 
had been prepared for Shabbos, but when he 
arrived, they gave him the Shabbos meal.

The connection between Shabbos and a 
Torah scholar is that a Jew is set apart from 
weekday activities on Shabbos. In other 
words, he is then detached from the ordinary 
concerns of the material world. Similarly, a 
Torah scholar is set apart from the material 
world.23 Therefore, even as an initial prefer-
ence, a Torah scholar does not need to hold 

21. Zohar, Vol. III, p. 29a.

22. Shabbos 119a.

23. See Rambam, Hilchos De’os 5:1.

ן דִִיעֲֲבַַד,  וֹֹליז אַַן עִִנְְיָָן ּוּפ ער דָָסא אִִיז בְּ�ְ אָָבֶּ�ֶ
דֶֶעם  ן  ּוּפ וֹֹׁשׁן  לָָ דֶֶער  וֹֹאיךְְ  אִִיז  עֶֶס  וִִוי  אַַוֹֹזי 
וֶֶועלן  וָָולְְאטְְן  אִִידְְן  אַַז   , מִִדְְרָָׁשׁ דֶֶערְְמָָאנְְטְְן 
נָָרא  נַַכְְאט,  ן  ּוּא טָָגא  תּוֹֹרָָה  אִִין  הָָרֶֶאעוֶֶוען 
ן קֵֵיין  נַַאי" )מִִיר הָָבְּא�ְ ְ לְְאד אַַז "אֵֵין לָָּוּנ פְּ� וִִויבַּ�ַ
דֶֶער  וֹֹאיךְְ  גּוּנ  גֶֶע בְְּדִִיעֶֶבֶֶד  אִִיז  נִִיט(  צַַיְְיט 
ן  ן קָָּפּא ּוּא דּוּּבּ ּוּפ  עְְ ִ ין, דֶֶער שִׁ� פִִילִּ�ִ ן תְּ�ְ עִִנְְיָָן ּוּפ
 – טָָגא  ס  אָָנְְהוֹֹיבְּ�ְ ן  ּוּפ וֹֹחת  ָ הַַפָּ� לְְכָָל  הַַרְְאץ 
ט דָָסא וֹֹאיךְְ וֹֹאיף אַַ  לַַיְְיבְּ�ְ רְְּוּדךְְ דֶֶעם בְּ�ְ וָָוסא 

גַַאנְְצְְן טָָגא וִִוי עֶֶס דַַרְְאף ּוּצ זַַיְְין.

לְְמִִיד חָָכָָם  יי אַַ תַּ�ַ ד. דֶֶער טַַעַַם פַַרְְאוָָוסא בַּ�ַ
גּוּנ וֹֹאיּבּ עֶֶר הַַלְְאט  גֶֶע ה  חִִלָּ�ָ לְְכַַתְּ�ְ אֲֲפִִיּוּל  אִִיז 

עָָּוּבה:  ְ עַַת דֶֶער שְׁ� ַ שַׁ� ין אִִין הַַאנְְט בְּ�ְ פִִילִּ�ִ תְּ�ְ

חָָכָָם  לְְמִִיד  תַּ�ַ אַַ  אַַז  זֹֹהַַר  אִִין  טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס 
נְְג וֹֹאיף  תטל. אַַן אָָנְְדַַיְְיּוּט בָּ�ָ ַ פְְּוּרן שַׁ� וֶֶוערְְט אָָנְְגֶֶע
דֶֶעם אִִיז פַַרַַאאן וֹֹאיךְְ אִִין גְְמָָרָָאמ: דִִי גְְמָָרָָא 
לְְמִִיד  תַּ�ַ אַַ  מֶֶּוּקען  גֶֶע אִִיז  עֶֶס  אַַז  דֶֶערְְצֵֵיילְְט 
אַַ  ן  גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ אִִים  מֶֶען  הָָטא  גַַסְְאט,  ּוּצ  חָָכָָם 
חָָכָָם  לְְמִִיד  תַּ�ַ דֶֶער  הָָטא  דָָּוּה.  סְְע גְְוֹֹריסֶֶע 
מֶֶּוּנען  גֶֶע מֶֶען  הָָטא  ווַַנֶֶאען  ן  ּוּפ גֶֶעפְְרֶֶעגְְט 
אִִים  וֹֹאיף  דָָאךְְ  זִִיךְְ  הָָטא  מֶֶען   – דָָּוּה  סְְע דִִי 
גֶֶעעֶֶנְְטְְפֶֶערְְט  אִִים  מֶֶען  הָָטא  גֶֶערִִיכְְט?  נִִיט 
ת,  בָּ�ָ ַ שַׁ� וֹֹאיף  גֶֶּוּצעגְְרֵֵייט   מֶֶען  הָָטא  דָָסא  אַַז 
אִִים  מֶֶען  הָָטא  מֶֶּוּקען,  גֶֶע אִִיז  עֶֶר  אַַז  ן  ּוּא

דָָּוּה. ת'דיקֶֶע סְְע בָּ�ָ ַ ן דִִי שַׁ� אַַוֶֶועקְְגֶֶעגֶֶעבְּ�ְ

חָָכָָם  לְְמִִיד  תַּ�ַ מִִיט  ת  בָּ�ָ ַ שַׁ� ן  ּוּפ ת  יְְיּוּכ ַ שַׁ� דִִי 
ן  ּוּפ ייטד  ֵ גֶֶעשֵׁ� ְ אָָפְּ� מֶֶען  אִִיז  ת  בָּ�ָ ַ שַׁ� ווַַיְְיל  אִִיז, 
הֵֵייסְְט  דָָסא  נְְגֶֶען,  עפְְטִִיּוּק ֶ שֶׁא� בַּ�ַ וָָוכֶֶאעדִִיקֶֶע 
ת'דִִיקֶֶער  ּוּּיּ מְְּוּחרִִ  דֶֶער  ן  ּוּפ עִִנְְיָָנִִים  דִִי  ן  ּוּפ
לְְמִִיד חָָכָָם: עֶֶר  ן אַַוֹֹזי אִִיז וֹֹאיךְְ אַַ תַּ�ַ וֶֶועלְְט, ּוּא
ת'דִִיקֶֶער  ּוּּיּ מְְּוּחרִִ  דֶֶער  ן  ּוּפ ייטד  ֵ גֶֶעשֵׁ� ְ אָָפְּ� אִִיז 
חָָכָָם  לְְמִִיד  תַּ�ַ אַַ  דַַרְְאף  דֶֶערְְפַַרא  וֶֶועלְְטאמ. 



PAR SHAS Chayei Sarah  IV  |  So That We Do Not Live a Dualit y29

24. See the maamar entitled 
BeEtzem HaYom HaZeh, Torah Or, 
the end of Parshas Lech Lecha.

25. Yoma 28a; Kiddushin 82a.

26. Shmos Rabbah 12:3. See Likkutei 
Sichos, Vol. 8, p. 23ff., et al.

a Torah scroll when taking an oath. As men-
tioned above, the function of a Torah scroll is to 
connect the power from Above with the world. 
Since a Torah scholar’s Divine service separates 
him from the mundane dimensions of the world, 
he is not involved with the crass, material dimen-
sions of day-to-day life. Thus, he can establish 
this connection even without taking this physical 
conduit in hand.

Nevertheless, even a Torah scholar needs te­
fillin, because tefillin subjugate the mind and the 
heart. This establishes the connection between 
the power from Above and the person himself. 
By contrast, the purpose of holding a Torah 
scroll is to connect that higher power with the 
world at large.

Anticipating the Giving of the Torah

5. Why Avraham, our Patriarch, did not have 
Eliezer hold a Torah scroll or tefillin when taking 
the oath, but rather specifically used the mitz­
vah of circumcision, can be understood through 
first explaining a well-known question:24 Since 
Avraham, our Patriarch, fulfilled the entire To-
rah even before it was given,25 why did he wait 
to fulfill the mitzvah of circumcision until G-d 
commanded him?

The resolution of this question depends on 
understanding the fundamental change brought 
about by the Giving of the Torah and the differ-
ence it made in comparison to the mitzvos that 
the Patriarchs fulfilled previously. Before the 
Giving of the Torah, there was a decree that “the 
inhabitants of Rome may not descend to Syria, 
and the inhabitants of Syria may not ascend to 
Rome.”26 In other words, there could be no con-
nection between the spiritual and the physical. 

וֹֹּתּרָָה   סֵֵפֶֶר  אַַ  הַַלְְאטְְן  נִִיט  ה  חִִלָּ�ָ לְְכַַתְּ�ְ וֹֹאיךְְ 
ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  ם  וָָוּוּרא עָָּוּבה,   ְ שְׁ� אַַ  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
אִִיז  דֶֶערְְמָָאנְְט,  ן  וֹֹאיבְּ�ְ וִִוי  וֹֹּתּרָָה,   סֵֵפֶֶר  אַַ 
מִִיט  ן  וֹֹאיבְּ�ְ ן  ּוּפ חַַֹ  כֹּ� דֶֶעם  ינְְדְְן  פַַרְְאבִּ�ִ ּוּצ 
ער  אָָבֶּ�ֶ אִִיז  עֶֶר  לְְאד  וִִויבַּ�ַ וֶֶועלְְט.  דֶֶער 
עֶֶר  דַַרְְאף  וֶֶועלְְט,  דֶֶער  ן  ּוּפ ייטד  ֵ גֶֶעשֵׁ� ְ אָָפְּ�

מֶֶּוּקען. דֶֶערְְּוּצ נִִיט אָָנְְ

אַַ  וֹֹאיךְ�  ער  אָָבֶּ�ֶ דַַרְְאף  ין  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ וּ�צ 
ין  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ ווַַיְְיל  מֶֶּוּקען,  אָָנְְ חָָכָָם  לְְמִִיד  תַּ�ַ
הַַרְְאץ,  ן  ּוּא קָָּפּא  זַַיְְין  ד  עְְבֵּ�ֵ ַ מְְשַׁ� דָָאךְְ  אִִיז 
ן  ּוּפ נְְד  ּוּּבּ פַַרְְא דֶֶעם  וֹֹאיף  טּוּט   דָָסא  ן  ּוּא
מֶֶענְְטשׁ,  דֶֶעם  מִִיט  ן  וֹֹאיבְּ�ְ ן  ּוּפ ֹחַַ  כֹּ� דֶֶעם 
וֹֹּתּרָָה וָָוסא אִִיר עִִנְְיָָן  אַַנְְדֶֶערְְׁשׁ וִִוי אַַ סֵֵפֶֶר 
ֹחַַ  כֹּ� דָָזִִאיקְְן  דֶֶעם  ן  נְְד ּוּפ ּוּּבּ פַַרְְא דֶֶער  אִִיז 

מִִיט וֶֶולְְעט.

אִִיז  אָָבִִיּוּנ  אַַבְְרָָהָָם  יי  בַּ�ַ וָָוסא  דָָסא  ה. 
סֵֵפֶֶר  קֵֵיין  גֶֶעוֶֶוען  נִִיט  עָָּוּבה   ְ שְׁ� דֶֶער  יי  בַּ�ַ
מִִילָָה  מִִצְְוַַת  דִִי  נָָרא  ין  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ ן  ּוּא וֹֹּתּרָָה 
רְְּוּדךְְ  טֵֵיין  ְ דַַוְְקָָא – וֶֶועט מֶֶען עֶֶס פַַרְְאשְׁ�
סְְּוּאוואטֶֶער   בַּ�ַ דֶֶער  ן  ּוּפ מָָה  הַַקְְדָּ�ָ דֶֶער 
אָָבִִיּוּנ  אַַבְְרָָהָָם  אַַז  לְְאד  וִִויבַּ�ַ יָָאבמ:  ְ קַַשְׁ�
גַַאנְְצֶֶע  דִִי  גֶֶעוֶֶוען  ים  מְְקַַיֵּ�ֵ דָָאךְְ  הָָטא 
גֶֶעווַַרְְאט  עֶֶר  הָָטא  פַַרְְאוָָוסא  וֹֹּתּרָָהגמ, 
טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� יז דֶֶער וֹֹאיבֶּ�ֶ מִִיט מִִצְְוַַת מִִילָָה בִּ�ִ

וֶֶועט אִִים הֵֵייסְְן?

וֹֹליט  אִִיז,  דֶֶעם  וֹֹאיף  ץ  יּוּר תִּ�ִ דֶֶער 
וֶֶועגְְן  סְְּוּאוואט   בַּ�ַ סְְ'אִִיז  וָָוסא  דֶֶעם 
דִִי  וֹֹאיף  וֹֹּתּרָָה   ן  מַַתַּ�ַ ן  ּוּפ וֹֹאיפְְּוּט  דֶֶעם 
ים  מְְקַַיֵּ�ֵ ן  הָָבְּא�ְ אָָוֹֹבת  דִִי  וֶֶועלְְכֶֶע  מִִצְְוֹֹות 
וֹֹּתּרָָה אִִיז  ן  גֶֶעוֶֶוען נָָאךְְ פְְרִִיעֶֶר. פַַרא מַַתַּ�ַ
יֵֵרְְּוּד  לֹאֹ  וֹֹרמִִי  נֵֵי  בְּ�ְ אַַז  גְְזֵֵירָָה  דִִי  גֶֶעוֶֶוען 
לְְוֹֹרמִִידמ,  יַַעֲֲּוּל  לֹאֹ  רְְּוּסיָָא   בְְּוּנֵֵי   רְְּוּסיָָא  לְְ
קֵֵיין  זַַיְְין  נִִיט  זָָלא  עֶֶס  אַַז  הֵֵייסְְט  דָָסא 
ת,  ּוּּיּ מִִ ְ שְׁ� גַּ�ַ מִִיט  ת  ּוּּיּ חְְּוּרנִִ  ן  ּוּפ נְְד  ּוּּבּ פַַרְְא



פשרת הרש ייח ד   |   לקוטי חישות 30

27. As mentioned, initially, there 
was a decree separating the material 
from the spiritual. In other words, 
according to the natural order estab-
lished at creation, what was material 

would always remain material and 
a created being could not endow it 
with spirituality. Only G-d in His 
infinity can bridge the gap and fuse 
the spiritual with the physical. The 

possibility for such a connection 
began at the Giving of the Torah.

28. Ramban, Bereishis 12:6, based 
on Midrash Tanchuma, Parshas Lech 
Lecha, sec. 9.

At the Giving of the Torah, this decree was 
nullified, creating the possibility for such a con-
nection. The Giving of the Torah made it possible 
that when a Jew fulfills a mitzvah using a physical 
object, that physical entity itself will become holy.

Although the Patriarchs fulfilled mitzvos with 
physical objects, their observance did not affect 
the physical entities themselves. The physical ob-
jects remained in their material state as before. 
The Giving of the Torah brought about a change 
in the spiritual dynamics of Jewish observance. Af-
ter that event, when a Jew fulfills a mitzvah with 
a physical entity, that entity itself becomes holy. 
Therefore, holiness remains within it even after 
the mitzvah has been fulfilled.

The reason for this difference is that the Pa-
triarchs’ fulfillment of mitzvos was dependent 
on their own personal spiritual power. For this 
reason, their observance could not penetrate the 
physical realm in the manner that became possi-
ble after the Giving of the Torah.27

“The actions of the Patriarchs are a sign for 
their descendants,”28 and the mitzvos they fulfilled 
also empower their descendants. Accordingly, 
the Patriarchs were given one mitzvah similar to 
the mitzvos that would be fulfilled after the Giv-
ing of the Torah, the mitzvah of circumcision. 
Through it, the person’s physical flesh becomes 
holy. Moreover, like the mitzvos after the Giving 
of the Torah, the holiness was not drawn down 
only at the time of the fulfillment of the mitzvah, 
but remained afterwards as well.

Proof of this is that when administering the 
oath, Avraham told Eliezer, “Place your hand un-
der my thigh,” because the holiness of the mitzvah 

דָָזִִאיקֶֶע  דִִי  אִִיז  וֹֹּתּרָָה   ן  מַַתַּ�ַ יי  בַּ�ַ ן  ּוּא
גֶֶעוָָורְְאן  אִִיז  עֶֶס  גֶֶעוָָורְְאן.  טֵֵל  בָּ�ָ גְְזֵֵירָָה 
נְְד.  ּוּּבּ פַַרְְא אַַזַַא  וֹֹאיף  מֶֶעגְְלֶֶעכְְקַַיְְיט  אַַ 
וֹֹאיּבּ  אַַז  וֹֹאיפְְגֶֶעטָָאן  הָָטא  וֹֹּתּרָָה   ן  מַַתַּ�ַ
אַַ  מִִיט  מִִצְְוָָה  אַַ  ים  מְְקַַיֵּ�ֵ אִִיז  אִִיד  אַַ 
בָָר  דָּ�ָ דֶֶער  וֶֶוערְְט  זַַאךְְ,  ת'דִִיקֶֶע  ּוּּיּ מִִ ְ גַַשְׁ�

מִִי – הֵֵיילִִיק. ְ שְׁ� הַַגַּ�ַ

ים  ן מְְקַַיֵּ�ֵ דִִי מִִצְְוֹֹות וָָוסא דִִי אָָוֹֹבת הָָבְּא�ְ
ן עֶֶס גֶֶעטָָאן אִִין  גֶֶעוֶֶוען, כָָׁשׁטא זֵֵיי הָָבְּא�ְ
ער  אָָבֶּ�ֶ דָָסא  הָָטא  זַַכְְאן,  ת'דִִיקֶֶע  ּוּּיּ מִִ ְ גַַשְׁ�
נִִיט  ת  יְְיּוּכ ַ שַׁ� קֵֵיין  אַלֵֵיין  מִִי  ְ גַַשְׁ� ם  ּוּצ
אִִין  ן  לִִיבְּ�ְ גֶֶעבְּ�ְ אִִיז  מִִי  ְ גַַשְׁ� דֶֶער  גֶֶעהַַטא. 
נָָאךְְ  פְְרִִיעֶֶר.  וִִוי  אַַוֹֹזי  ת  ּוּּיּ מְְּוּחרִִ  זַַיְְינֶֶע 
רְְּוּדךְְ דֶֶער מִִצְְוָָה –  וֹֹּתּרָָה וֶֶוערְְט –  ן  מַַתַּ�ַ
דֶֶערְְפַַרא  ן  ּוּא  , קָָוֹֹדׁשׁ אַַלֵֵיין  מִִי  ְ גַַשְׁ� דֶֶער 
ה  ָ � שָּּׁוּד� קְְ אַַ  אִִים  וֹֹאיף  ער  אִִיבֶּ�ֶ ט  לַַיְְיבְּ�ְ בְּ�ְ

ים זַַיְְין דִִי מִִצְְוָָה. וֹֹאיךְְ נָָכְְאן מְְקַַיֵּ�ֵ

דֶֶער  ווַַיְְיל  אִִיז  דֶֶעוֹֹריף  טַַעַַם  דֶֶער 
יי דִִי אָָוֹֹבת אִִיז גֶֶעוֶֶוען  צְְוֹֹות בַּ�ַ ִ ם הַַמִּ� ּוּּיּ קִִ
ֹחַַ, הָָטא עֶֶס נִִיט  מִִיט זֵֵייעֶֶר אֵֵייגֶֶענֶֶעם כֹּ�
 – מִִי  ְ גַַשְׁ� דֶֶעם  רְְּוּדכְְדְְרִִינְְגֶֶען   גֶֶעקֶֶענְְט 

וֹֹּתּרָָה. ן  אַַוֹֹזי וִִוי דָָסא אִִיז נָָאךְְ מַַתַּ�ַ

סִִימָָן  אָָוֹֹבת  ה  "מַַעֲֲשֵׂ�ֵ דָָאךְְ  אִִיז  עֶֶס 
נְְתִִינַַת  אַַ  וֹֹאיךְְ  אִִיז  עֶֶס  ן  ּוּא  – נִִים"  לַַבָּ�ָ
אָָוֹֹבת  דִִי  מֶֶען  הָָטא   – נִִים  בָּ�ָ דִִי  ּוּצ  ֹחַַ  כֹּ�
מִִצְְוֹֹות  דִִי  ּוּצ  עֶֶנְְלֶֶעךְְ  מִִצְְוָָה  אַַ  ן  גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ
דִִי  אִִיז  ן דָָסא  וֹֹּתּרָָה, ּוּא ן  מַַתַּ�ַ נָָאךְְ  וָָוסא 
ן מִִילָָה, וָָוסא מֶֶען מַַכְְאט דֶֶעם  מִִצְְוָָה ּוּפ
נִִיט  אִִיז  ה  ָ � שָּּׁוּד� קְְ דִִי  ן  ּוּא  , קָָוֹֹדׁשׁ מִִי  ְ גַַשְׁ�
זִִי  נָָרא  צְְוָָה,  ִ הַַמִּ� ם  ּוּּיּ קִִ עַַת דֶֶעם  ַ שַׁ� בְּ�ְ נָָרא 
עטֶֶער, אַַוֹֹזי  ֶ פֶּ� ְ ט וֹֹאיךְְ וֹֹאיף שְׁ� לַַיְְיבְּ�ְ פַַרְְאבְּ�ְ
)אַַ  וֹֹּתּרָָה   ן  מַַתַּ�ַ נָָאךְְ  ן  ּוּפ מִִצְְוֹֹות  דִִי  וִִוי 
עַַת דֶֶער  ַ שַׁ� רַַאְְיָָה וֹֹאיף דֶֶעם אִִיז, וָָוסא בְּ�ְ
ים נָָא  עָָּוּבה הָָטא עֶֶר אִִים גֶֶעזָָגְְאט שִׂ�ִ  ְ שְׁ�
אִִיז  ה  ָ � שָּּׁוּד� קְְ דִִי  ווַַיְְיל  יְְרֵֵכִִי,  חַַת  תַּ�ַ יָָדְְךָָ 



PAR SHAS Chayei Sarah  IV  |  So That We Do Not Live a Dualit y31

of circumcision remained even after Avraham 
had already fulfilled the mitzvah.

The mitzvah of circumcision differed from 
all  the other mitzvos that the Patriarchs fulfilled 
because it was a direct command from G-d. 
For this reason, Avraham, our Patriarch, wait-
ed to fulfill this mitzvah until G-d commanded 
him, whereas he performed the other mitzvos on 
his own initiative.24 Since this mitzvah affected 
Avraham’s actual physical flesh, it was entirely 
different from the other mitzvos that Avraham 
fulfilled, and, therefore, it required a power 
from Above.

Based on this, we can understand why the 
oath Avraham administered depended on the 
mitzvah of circumcision, even though now one 
must use a Torah scroll. The function of the 
mitzvah of circumcision at that time was to con-
nect and draw down holiness into the world, 
penetrating even the physical realm – the same 
achievement that was accomplished by the Giv-
ing of the Torah and that holding a Torah scroll 
brings about at present. At that time, the mitz­
vah of circumcision embodied the impact of the 
Torah as a whole.

Acknowledging What We Owe to G-d

6. Based on this, we can also understand why 
this discussion of this law concerns specifically 
an instance of an oath taken by one who ac-
knowledges part of a claim (modeh bemiktzas) 
and not regarding other types of oaths. 

When viewed in a spiritual context, an oath 
taken by one who acknowledges part of a claim 
is an encompassing concept, relating to the to-
tality of our Divine service. When one receives 
power from Above to overcome the challenge 
involved in the spiritual counterpart of acknowl-
edging part of the claim, the other, lesser, more 
specific matters are automatically taken care of.

אֲֲפִִיּוּל  עטֶֶער,  ֶ פֶּ� ְ שְׁ� וֹֹאיף  וֹֹאיךְְ  ן  לִִיבְּ�ְ גֶֶעבְּ�ְ
ים  מְְקַַיֵּ�ֵ וֹֹׁשׁין   הָָטא  עֶֶר  וִִוי  דֶֶעם  נָָאךְְ 

גֶֶעוֶֶוען דִִי מִִצְְוָָה(.

גֶֶעוֶֶוען  ער  דֶֶערִִיבֶּ�ֶ אִִיז  מִִילָָה  מִִצְְוַַת 
ן דִִי אַַנְְדֶֶערֶֶע מִִצְְוֹֹות וֶֶועלְְכֶֶע  אַַנְְדֶֶערְְׁשׁ ּוּפ
ווַַיְְיל   – גֶֶעוֶֶוען  ים  מְְקַַיֵּ�ֵ ן  הָָבְּא�ְ אָָוֹֹבת  דִִי 
דֶֶעם  ן  ּוּפ י  צִִיּוּו אַַ  רְְּוּדךְְ   גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  דָָסא 
ן דֶֶערְְפַַרא הָָטא אַַבְְרָָהָָם  טְְן. ּוּא ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ
אָָבִִיּוּנ גֶֶעווַַרְְאט מִִיט דֶֶער דָָזִִאיקֶֶער מִִצְְוָָה 
טֶֶער וֶֶועט אִִים הֵֵייסְְן,  ְ ערְְשְׁ� יז דֶֶער וֹֹאיבֶּ�ֶ בִּ�ִ
ן  ווַַיְְיל דִִי מִִצְְוָָה אִִיז אִִינְְגַַאנְְצְְן אַַנְְדֶֶערְְׁשׁ ּוּפ
הָָטא  אַַבְְרָָהָָם  וָָוסא  מִִצְְוֹֹות  אַַנְְדֶֶערֶֶע  דִִי 
ן וֹֹאיף דֶֶעם הָָטא מֶֶען  ים גֶֶעוֶֶוען, ּוּא מְְקַַיֵּ�ֵ

חַַֹ מִִלְְמַַעְְלָָה. ן אַַ כֹּ� גֶֶעדַַרְְאפְְט הָָבְּא�ְ

טֵֵיין  ְ פַַרְְאשְׁ� מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶעם  וֹֹליט 
עָָּוּבה אִִיז גֶֶעוֶֶוען   ְ פַַרְְאוָָוסא אַַבְְרָָהָָם'ס שְׁ�
דַַרְְאף  אִִיצְְט  כָָׁשׁטא  מִִילָָה,  מִִצְְוַַת  רְְּוּדךְְ 
דֶֶער  וֹֹּתּרָָה:   סֵֵפֶֶר  אַַ  ן  הָָבְּא�ְ דֶֶעוֹֹריף  מֶֶען 
אִִיז  דֶֶעמָָלְְאט  מִִילָָה  מִִצְְוַַת  ן  ּוּפ עִִנְְיָָן 
זַַיְְין  יךְְ  ִ מַַמְְשִׁ� ן  ּוּא ינְְדְְן  פַַרְְאבִּ�ִ ּוּצ  גֶֶעוֶֶוען 
 – מִִי  ְ גַַשְׁ� דֶֶעם  יז  בִּ�ִ וֶֶועלְְט  אִִין  ה  ָ � שָּּׁוּד� קְְ
הָָטא  וֹֹּתּרָָה   ן  מַַתַּ�ַ וָָוסא  ע  זֶֶעלְְבֶּ�ֶ דָָסא 
וֹֹאיף  טּוּט   וֹֹּתּרָָה   וָָוסא  ן  ּוּא וֹֹאיפְְגֶֶעטָָאן 
מִִילָָה  מִִצְְוַַת  אִִיז  דֶֶעמָָלְְאט  ווַַיְְיל  אִִיצְְט, 

וֹֹּתּרָָה. ן  ת עִִנְְיָָן ּוּפ לָָּוּל גֶֶעוֶֶוען דֶֶער כְּ�ְ

וֹֹאיךְְ  מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶעם  וֹֹליט  ו. 
עֶֶס  לֶֶערְְנְְט  מֶֶען  פַַרְְאוָָוסא  טֵֵיין  ְ פַַרְְאשְׁ�
וֹֹמדֶֶה  ן  ּוּפ עָָּוּבה   ְ שְׁ� דֶֶער  וֹֹאיף  נָָרא  אָָּפּ 
ערִִיקֶֶע  אִִיבֶּ�ֶ דִִי  וֹֹאיף  נִִיט  ן  ּוּא מִִקְְצַַת  בְּ�ְ
וֹֹמדֶֶה  ן  ּוּפ עָָּוּבה   ְ שְׁ� דִִי  ווַַיְְיל  עוֹֹת,  ּוּב ְ שְׁ�
עֲֲוֹֹבדַַת  ת  לָָּוּל כְּ�ְ וּ�צ  וֹֹנגֵֵעַַ  אִִיז  מִִקְְצַַת  בְּ�ְ
ן  ֹחַַ ּוּפ כֹּ� אַַ  מְְּוּקאט   עַַת מֶֶען בַּ�ַ ַ שַׁ� ן בְּ�ְ ה', ּוּא
מִִקְְצַַת,  ן וֹֹמדֶֶה בְּ�ְ ן אִִין דֶֶעם עִִנְְיָָן ּוּפ וֹֹאיבְּ�ְ
מֵֵילָָא פַַרִִראיכְְט דִִי עִִנְְיָָנִִים  וֹֹׁשׁין בְּ�ְ וֶֶוערְְן 

ים. רָָטִִיִּ�ִ ְ פְּ�



פשרת הרש ייח ד   |   לקוטי חישות 32

29. The blessing Elokai Neshamah… 
recited each morning. 

30. Vayikra Rabbah 27:2.

31. Iyov 41:3.

32. Likkutei Dibburim, Vol.1, p. קצו.

33. I.e., the two Hebrew words share 
the same root letters (when a shin is 
interchanged with a sin).

34. Vayikra Rabbah 29:8.

35. Bereishis 13:3.

36. Bereishis Rabbah 41:3, quoted 
by Rashi on the above verse.

37. Devarim 8:17. 

The implication of acknowledging part of a 
claim in our spiritual service is as follows: Every 
morning, we declare, “The soul You placed within 
me is pure…”29 Now, the reason why G-d placed 
the soul within a person is to enable him to ascend 
spiritually through his Divine service. Similarly, 
regarding each detail of a person’s Divine service, 
the Midrash30 quotes the verse,31 “Who has pre-
ceded Me that I should repay him?”, implying that 
G-d gives a Jew the ability to fulfill each particular 
mitzvah. However, the powers that G-d grants are 
a loan, extended on credit. He demands repay-
ment, that is to say, that these powers be put to 
use in Divine service.

As my father-in-law, the Rebbe Rayatz, related32 
in the name of the previous Rebbeim, regarding 
the term hakafos (“circling,” but also “debts”): Tish-
rei is a comprehensive month. It is “the seventh 
(hash’vi’i, השביעי) month,” related to the word mus­
ba (מושבע)i,33 “satiated,” with all types of goodness.34 
 At that time, a Jew is satiated with powers for an 
entire year. These powers are given b’hakafah, “on 
credit,” as a loan; therefore, as repayment, one must 
use them in Divine service. This idea is alluded to 
in the Torah’s description of Avraham’s return to 
Eretz Yisrael from Egypt, when it relates,35 “and he 
went on his journeys.” As the Midrash teaches, on 
his return journey, he repaid his creditors for what 
he had borrowed from them.36

A Jew is granted these powers from Above. 
Nevertheless, since it is possible that the evil in-
clination will take hold of him, he may begin to 
deny the Divine origin of his faculties to some de-
gree and claim, “My strength and the power of my 
hand made me this wealth.”37 He does not deny 

ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶעם  ן  ּוּפ נְְג  דֶֶערְְקְְלֶֶעּוּר דִִי 
ת'דִִיקֶֶער  ּוּּיּ חְְּוּרנִִ  אִִין  מִִקְְצַַת  בְּ�ְ וֹֹמדֶֶה 
י" – אַַז דִִי  תַַתָּ�ָ בִּ�ִ נָּ�ָ ֶ מָָה שֶׁ� ָ עֲֲוֹֹבדָָה אִִיז: "נְְשָׁ�
טֶֶער הָָטא  ְ ערְְשְׁ� וָָוסא דֶֶער וֹֹאיבֶּ�ֶ מָָה  ָ נְְשָׁ�
כְְדֵֵי  בִּ�ִ דָָסא  אִִיז  ן  אַַרַַיְְינְְגֶֶעגֶֶעבְּ�ְ מִִיר  אִִין 
עֲֲוֹֹבדָָה  זַַיְְין  רְְּוּדךְְ   זָָלא  מֶֶענְְׁשׁט  דֶֶער 
טֵֵייט  ְ שְׁ� אַַוזי  ן  ּוּא ה.  עֲֲלִִיָּ�ָ אַַן  ּוּצ  מֶֶּוּקען 
ן  רַַט ּוּפ ְ מה וֶֶועגְְן יֶֶעדְְן פְּ� וֹֹאיךְְ אִִין מִִדְְרָָׁשׁ
ם"ומ  לֵּ�ֵ ַ וַַאֲֲשַׁ� ימַַנִִי  הִִקְְדִּ�ִ דֶֶער עֲֲוֹֹבדָָה: "מִִי 
אַַ  ֹחַַ  כֹּ� גִִיט  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶער  אַַז   –
ן  ּוּא פְְרַַט.  בִּ�ִ מִִצְְוָָה  יֶֶעדֶֶער  וֹֹאיף  אִִידְְן 
טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶער  וָָוסא  ֹוֹֹחת  כֹּ� דִִי 
רְְאג – עֶֶר מָָאנְְט אַַז  גִִיט זַַיְְינֶֶען וֹֹאיף בָּ�ָ
הֵֵייסְְט  דָָסא  צָָלְְאן,  ְ אָָפְּ� דָָסא  זָָלא  מֶֶען 

צְְן זֵֵיי אִִין עֲֲוֹֹבדָָה. וֹֹאיסְְּוּנ

וֹֹבד  )כְּ�ְ וֶֶוער  ְ שְׁ� דֶֶער  י  רֶֶבִּ�ִ דֶֶער  וִִוי 
הָָטא  "ר(  אַַדְְּוּמ וְְחָָמִִי  וֹֹמרִִי  ת  ַ � קְְדֻֻשַּׁ�
דִִי  ן  ּוּפ נָָמֶֶאען  אִִין  ערְְגֶֶעזָָגְְאטזמ,  אִִיבֶּ�ֶ
ן  ּוּפ טַַיְְיׁשׁט  דֶֶעם  יִִים,  רַַבֵּ�ֵ פְְרִִיעֶֶרְְדִִיקֶֶע 
רֵֵי  ְ שְׁ� תִּ�ִ וִִוי  אַַוֹֹזי  וֹֹפת":  "הַַקָּ�ָ וֹֹׁשׁן  לָָ דֶֶעם 
ן  בִִיעִִי" ּוּפ ְ � לָָלִִי – "חֹדֶֶֹׁשׁ הַַשְּׁ� אִִיז אַַ חֹדֶֶֹׁשׁ כְּ�ְ
ל  מִִכָּ�ָ  – אָָנְְגֶֶעזֶֶעטִִיקְְט   – ע  בָּ�ָ שְּׂוּמ�ְ  וֹֹׁשׁן  לָָ
וֹֹטבחמ, מֶֶען זֶֶעטִִיקְְט אָָן דֶֶעמָָלְְאט אַַ אִִידְְן 
וֹֹחת וֹֹאיף אַַ גַַאנְְץ יָָרא, וָָוסא  וֹֹאיךְְ מִִיט כֹּ�
ן  רְְאג, ּוּא פָָה" – וֹֹאיף בָּ�ָ הַַקָּ�ָ מְְ'גִִיט אִִים "בְּ�ְ
)אַַוֹֹזי  עֲֲוֹֹבדָָה,  זַַיְְין  זָָלא  עֶֶס  מָָאנְְט  מֶֶען 
לֶֶךְְ  "וַַיֵּ�ֵ אַַבְְרָָהָָם'עֶֶן(  יי  בַּ�ַ טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  וִִוי 
רִִּוּציק־וֶֶועג הָָטא  זַַיְְין  יי  בַּ�ַ אַַז  עָָיו",  לְְמַַסָּ�ָ

גֶֶעצָָלְְאט זַַיְְינֶֶע הַַלְְוָָוֹֹאתטמ. ְ עֶֶר אָָפְּ�

ן  ּוּפ מֶֶען  גִִיט  ֹוֹֹחת  כֹּ� דִִי  אַַז  כָָׁשׁטא 
יֵֵצֶֶר  ד דֶֶעם  נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן, מִִצַּ�ַ ן, ּוּפ וֹֹאיבְּ�ְ
אַַ  אִִין  אַַרַַיְְין  זִִיךְְ  ט  ְ כַַפְּא� וָָוסא  הָָרָָע 
ן  אָָנְְהוֹֹיבְּ�ְ זָָלא  עֶֶר  אַַז  רֶֶעכְְט  אִִיז  אִִידְְן, 
ֹחִִי  ן טַַעֲֲנֶֶה'ן אַַז "כֹּ� יסְְל לֵֵייקֶֶענֶֶען ּוּא אַַבִּ�ִ
ה"נ –  הַַזֶּ�ֶ הַַחַַיִִל  לִִי אֶֶת  ה  יָָדִִי עָָשָׂ�ָ וְְעֹֹצֶֶם 



PAR SHAS Chayei Sarah  IV  |  So That We Do Not Live a Dualit y33

38. Bava Metzia 3a. 

39. Tanya, end of ch. 24.

40. The maamar entitled Padeh 
BeShalom that was delivered at this 
farbrengen based on the maamarim 

of that name delivered by the Rebbe 
Rashab in 5678 and by the Rebbe 
Rayatz in 5707. See Tanya, ch. 12.

receiving G-d’s assistance, but he attributes his ac-
quisition of his possessions to his own power and 
strength.

He will not deny G-d’s assistance entirely. As 
the Gemara states,38 it can be presumed that a 
debtor will not be so brazen as to totally deny his 
debt in the presence of his creditor. In the spiritual 
parallel, a Jew cannot deny G-d entirely, Heaven 
forbid. This is because he possesses a soul that re-
mains faithful to Him even when he sins.39 The 
soul constantly perceives G-dliness. Thus, it is 
continually “in the presence of [its] creditor,” and 
“there is a presumption that a person will not be 
[so] brazen [to deny his debt entirely] in the pres-
ence of his creditor.”38 Even the most spiritually 
cavalier person will not dare to deny his debt to 
G-d entirely, claiming his success is solely due to 
“my strength and the power of my hand.”

So, what does happen? The person acknowl-
edges part of the claim. In certain specific 
matters, he maintains that it is his power and his 
strength that brought him success. In  these areas, 
he thinks he is his own master and can do as he 
pleases. True, he does pray and study Torah, but 
after praying and studying, he thinks he has al-
ready paid his debt to G-d. From that point on, 
he believes his success is due to his power and his 
strength. He acknowledges the need to pay his 
debts to G-d. However, regarding other matters 
where his obligations are not specific, for exam-
ple, his day-to-day affairs, he denies  the need for a 
connection with G-d.

He makes a reckoning in his heart: He does not 
violate prohibitions, as the wording of the dis-
course40 states, “he never transgressed a sin in his 
life.” Especially since he studies Torah and fulfills 
mitzvos, he feels that he has already given G-d ev-

טַַרְְאקַַיְְיט  ְ שְׁ� ן  ּוּא ֹחַַ  כֹּ� אֵֵייגֶֶענֶֶער  זַַיְְין  אַַז 
עֶֶר  וָָוסא  דָָסא  רַַכְְאט  גֶֶעבְּ�ְ אִִים  הָָטא 

פַַרְְאמָָגְְאט.

לֵֵייקְְנְְט  וָָוסא  )אֵֵיינֶֶער  ֹל"  הַַכֹּ� וֹֹּכּפֵֵר  "
דָָסא  אַַז  גְְמָָרָָא  דִִי  זָָגְְאט  גַַאנְְצְְן(,  אִִין 
אַַז  אִִיז,  חֲֲזָָקָָה  דִִי  ווַַיְְיל  זַַיְְין,  נִִיט  קֶֶען 
נִִים  ָ אַַ מֶֶענְְׁשׁט וֶֶועט נִִיט זַַיְְין אַַזַַא עַַז פָּ�

עַַל וֹֹחבאנ. פַַרא זַַיְְין בַּ�ַ

אִִין  וֹֹלם  ָ וְְשָׁ� חַַס  לֵֵייקֶֶענֶֶען 
ם  וָָוּוּרא אִִיד,  אַַ  נִִיט  קֶֶען  טְְן  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ
אֲֲפִִיּוּל  וָָוסא  מָָה  ָ נְְשָׁ� אַַ  דָָאךְְ  הָָטא  עֶֶר 
וֹֹּתּ  אָָמְְנָָה אִִ עַַת עֶֶר זִִינְְדִִיקְְט אִִיז זִִי בְּ�ְ ַ שַׁ� בְּ�ְ
טֶֶענְְדִִיק גֶֶ־ ְ מָָה זֶֶעט שְׁ� ָ רֵֵךְְבנ – דִִי נְְשָׁ� יִִתְְבָּ�ָ

וֹֹחוֹֹב"  עַַל  בַּ�ַ פְְנֵֵי  "בִּ�ִ אִִיז  זִִי  טְְלֶֶעכְְקַַיְְיט, 
פְְנֵֵי  בִּ�ִ נָָיו  ָ פָּ� מֵֵעִִיז  אָָדָָם  אֵֵין  "חֲֲזָָקָָה  ן  ּוּא
ים  קַַלִּ�ִ בְּ�ְ ֶ שֶׁ� קַַל  אַַ  אֲֲפִִיּוּל  וֹֹחוֹֹב",  עַַל  בַּ�ַ
לֵֵייקֶֶענֶֶען  וּ�צ  הֶֶעָָזָָה  דִִי  נִִיט  הָָטא 
אִִינְְגַַאנְְצְְן דֶֶעם וֹֹחב, מֵֵיינֶֶענְְדִִיק אַַז עֶֶס 

ֹחִִי וְְעֹֹצֶֶם יָָדִִי". אִִיז "כֹּ�

"וֹֹמדֶֶה  אַַ  אִִיז  עֶֶר   – וָָוסא?  נָָרא 
רָָטִִים הַַלְְאט  ְ מִִקְְצַַת", אִִין גֶֶעוִִויסֶֶע פְּ� בְּ�ְ
ֹחַַ  ֹוֹֹח וְְעֹֹצֶֶם יָָוֹֹד, )זַַיְְין כֹּ� עֶֶר אַַז עֶֶס אִִיז כֹּ�
גֶֶעוִִויסֶֶע  אִִין  טַַרְְאקַַיְְיט(,  ְ שְׁ� זַַיְְין  ן  ּוּא
אַַלֵֵיין  אִִיז  עֶֶר  אַַז  עֶֶר  מֵֵיינְְט  עִִנְְיָָנִִים 
עֶֶר  וָָוסא  טָָאן  קֶֶען  ן  ּוּא יִִת  עַַל־הַַבַּ�ַ בַּ�ַ אַַ 
ן לֶֶערְְנְְט טַַאקֶֶע,  וִִויל. עֶֶר דַַוֶֶואענְְט ּוּא
ן נָָכְְאן לֶֶערְְנֶֶען  ער נָָכְְאן דַַוְְואנֶֶען ּוּא אָָבֶּ�ֶ
דֶֶעם  וֹֹׁשׁין   עֶֶר  הָָטא   – עֶֶר  טְְרַַכְְאט   –
ן  ּוּא וֹֹחב,  זַַיְְין  ן  גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ ְ אָָפְּ� טְְן  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ
ֹוֹֹח וְְעֹֹצֶֶם יָָוֹֹד – אִִין  וֹֹׁשׁין כֹּ� אִִיצְְט אִִיז עֶֶס 

ערִִיקֶֶע לֵֵייקְְנְְט עֶֶר. דִִי אִִיבֶּ�ֶ

אַַז  וֹֹּבּן   ְ חֶֶשְׁ� אַַ  זִִיךְְ  יי  בַּ�ַ מַַכְְאט  עֶֶר 
עוֹֹבֵֵר,  נִִיט  דָָאךְְ  עֶֶר  אִִיז  רִִּוּּסּים   אִִי
וְְלֹאֹ  אִִיז,  מַַאֲֲמָָר  אִִין  וֹֹׁשׁן  לָָ דֶֶער  וִִוי 
אַַז  פְְרַַט  בִּ�ִ ן  ּוּא מָָיו,  מִִיָּ�ָ עֲֲבֵֵירָָה  עָָבַַר 
ים  מְְקַַיֵּ�ֵ אִִיז  ן  ּוּא וֹֹּתּרָָה   לֶֶערְְנְְט  עֶֶר 



פשרת הרש ייח ד   |   לקוטי חישות 34

41. Here, too, the two Hebrew words 
share the same root letters (when a 
shin is interchanged with a sin).

42. See Sukkah 52b (quoted in 
Tanya, ch. 13), which states that 
G-d helps a person in his struggle to 
overcome his evil inclination.

43. Torah Or, p. 37c.

44. Berachos 35b.

45. Tehillim 115:16.

erything due to Him, and whatever else he has comes 
from his own power. 

Such a person must be brought to understand that 
everything he possesses and his entire existence 
does not come from his power and strength. Instead, 
he must recognize that everything belongs to G-d, 
and then, he will realize that he must repay Him 
everything.

For this purpose, the soul is given an oath (שבועה), 
i.e., the soul is satiated (בושע)i

41 with power from 
Above. G-d helps him,42 assisting him to gain the 
conviction that nothing belongs to him at all. Con-
sequently, since he realizes that the entire world 
belongs to G-d, he must transform all matters of the 
world into G-dliness. 

This brings him into a partnership with G-d: He re-
ceives this power and draws it down into the world, 
for example, by making a blessing before partaking 
of food. The dynamic of drawing down G-dliness is 
intimated by the word for blessing, berachah (ברכה), 
which shares the root letters of the word hamavrich 
 which means “one who extends” or “draws ,(המבריך)
down.”43 Then, as our Sages44 state, after reciting a 
blessing, “the earth He gave to mankind,”45 meaning 
that the person is granted a portion of the world. He 
is given material benefits that become his own.

Developing an All-Encompassing Commitment to G-d

7. As mentioned, one must hold a Torah Scroll, or 
at the very least tefillin, while taking an actual oath 
to receive the power granted from Above. A similar 
concept applies regarding the counterpart in the per-
son’s Divine service.

As an initial preference, a Torah scroll – laboring 

ן  גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ ְ אָָפְּ� דָָאךְְ  עֶֶר  הָָטא  מִִצְְוֹֹות, 
אִִים  וָָוסא  אַַלְְץ  טְְן  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶעם 
זַַיְְין  אִִיז  ערִִיקֶֶע  אִִיבֶּ�ֶ דִִי  ן  ּוּא מְְּוּקט, 
ֹחַַ – זָָגְְאט מֶֶען אִִים אַַז  אֵֵייגֶֶענֶֶער כֹּ�
זַַיְְין  ן  עֶֶר פַַרְְאמָָגְְאט, ּוּא וָָוסא  אַַלְְץ 
ֹחַַ  כֹּ� זַַיְְין  נִִיט  אִִיז  ת,  מְְצִִיּוּא גַַאנְְצֶֶע 
זּוּמ וֹֹמדֶֶה  טַַרְְאקַַיְְיט, נָָרא עֶֶר  ְ ן שְׁ� ּוּא
ם  ּוּצ גֶֶעהֶֶערְְט  גַַאנְְצֶֶע  דָָסא  אַַז  זַַיְְין 
עֶֶר  זּוּמ   ילָָא  ֵ מִִמֵּ� ן  ּוּא טְְן,  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ

צָָלְְאן. ְ אִִים אַלְְץ אָָפְּ�

עָָּוּבה   ְ שְׁ� דִִי  אִִיז  דֶֶעם  וֹֹאיף  ן  ּוּא
וָָוסא  )זַַטְְאקַַיְְיט(  וֹֹׂשׂבַַע   וֹֹׁשׁן  לְְ ן  ּוּפ
ן,  וֹֹאיבְּ�ְ ן  ּוּפ ֹחַַ  כֹּ� אַַ  אִִים  גִִיט  מֶֶען 
דֶֶער  עוֹֹזְְוֹֹר,  אּוּ  ה ךְ�ּוּר   בָּ�ָ וֹֹדׁשׁ  הַַקָּ�ָ
מֶֶען  אַַז  הֶֶעלְְפְְט  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ
נְְג אַַז קֵֵיין  ערְְצַַיְְיּוּג ן דִִי אִִיבֶּ�ֶ זָָלא הָָבְּא�ְ
ן  ּוּא נִִיטָָא,  אִִינְְגַַאנְְצְְן  אִִיז  אֵֵייגֶֶענֶֶע 
עִִנְְיָָנִִים  אַַלֶֶע  ן  ּוּפ מֶֶען  זּוּמ   ילָָא  ֵ מִִמֵּ�
ת,  אֱֱלֹּוּק מַַכְְאן  וֶֶועלְְט  דֶֶער  ן  ּוּפ
גֶֶעהֶֶערְְט  וֶֶועלְְט  גַַאנְְצֶֶע  דִִי  ם  וָָוּוּרא
מֶֶען  וֶֶוען  ן  ּוּא טְְן.  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ ם  ּוּצ
דָָסא  אִִיז  מֶֶען  ן  ּוּא ֹחַַ  כֹּ� דֶֶעם  נֶֶעמְְט 
וִִוי  נָָכְְאדֶֶעם  וֶֶועלְְט,  אִִין  יךְְ  ִ מַַמְְשִׁ�
רָָכָָה  בְּ�ְ )וָָוסא  רָָכָָה  בְּ�ְ אַַ  מַַכְְאט  מֶֶען 
כָָה  ָ הַַמְְשָׁ�  – בְְרִִיךְְגנ  ַ הַַמַּ� וֹֹׁשׁן   מִִלְּ�ְ אִִיז 
"וְְהָָאָָרֶֶץ  וֶֶוערְְט  דֶֶעמָָלְְאט  ה(  ָ לְְמַַטָּ�
אַַ  מְְּוּקאט   בַּ�ַ עֶֶר  אָָדָָם"דנ:  לִִבְְנֵֵי  נָָתַַן 

מִִקְְצַַת, אַַ טֵֵייל וָָוסא וֶֶוערְְט זַַיְְינֶֶע.

מִִית  ְ עָָּוּבה גַַשְׁ�  ְ ז. אַַוֹֹזי וִִוי אִִין אַַ שְׁ�
וֹֹּתּרָָה   סֵֵפֶֶר  אַַ  הַַלְְאטְְן  מֶֶען  דַַרְְאף 
דֵֵי מֶֶען  ין כְּ�ְ פִִילִּ�ִ נִִים תְּ�ְ ָ ל פָּ� אָָדֶֶער עַַל כָּ�ָ
ן,  ן וֹֹאיבְּ�ְ ֹחַַ ּוּפ כֹּ� מֶֶּוּקאען דֶֶעם   בַּ�ַ זָָלא 

חְְּוּרנִִית. אַַוֹֹזי אִִיז וֹֹאיךְְ אִִין עֲֲוֹֹבדָָה 

ן  ה דַַרְְאף זַַיְְין דֶֶער עִִנְְיָָן ּוּפ חִִלָּ�ָ לְְכַַתְּ�ְ



PAR SHAS Chayei Sarah  IV  |  So That We Do Not Live a Dualit y35

46. Maharal (Gur Aryeh at the 
beginning of Bereishis), quoting 
Radak.

47. The understanding of the terms 
MaH and BaN depends on the kab-
balistic concept of milui, a system 
used in Torah numerology whereby 

every letter of a word or name is 
spelled out, and the numerical values 
of these spellings are also included 
in the calculation. To illustrate:   G-d’s 
name Havayah is spelled י-ה-ו-ה. The 
first letter, yud, is spelled yud-vav-
dalet. Thus, the numerical value of 
the milui of yud is 20.

-which equals 45, is the equiva ,מ”ה
lent of the milui of G-d’s name Ha­
vayah that involves the service of the 
soul and drawing down Divine light 
from above. The milui of Havayah 
equivalent to 45, מ”ה, is arrived at by 
spelling the name yud vav dalet (20) 

day and night in Torah study – is required since 
the Torah empowers a person to connect G-dli-
ness with the world. It was explained previously 
that the new development brought about by the 
Giving of the Torah is the connection between 
G-dliness and the world. This also reflects the 
straightforward purpose of the Torah. As our 
Rabbis taught,46 Torah (תורה) means “instruction” 
-Indeed, the words share the same root let .(הוראה)
ters. The intent is that the Torah shows us how to 
use every entity in the world as G-d desires.

Why the alternative of tefillin? It is possible that 
a person will not be able to continually labor in 
Torah study all day long. In such an instance, at 
the very least, he must subjugate his mind and 
heart at the beginning of the day through the 
mitzvah of tefillin. This mitzvah should serve as 
the starting point and instruction for his entire 
day. In this way, all his activities throughout the 
day will be built upon the subjugation of his mind 
and heart established at the beginning of the day.

When, in the spiritual sense described above, 
a person holds a Torah scroll or tefillin, this 
leads him to “acknowledge everything,” i.e., rec-
ognize that everything belongs to G-d. He will 
then automatically be spared the spiritual coun-
terpart of having to take an oath of affirmation 
or other oaths.

Based on this, we can also understand why 
the law regarding oaths is derived from the 
oath of Avraham, our Patriarch, had Eliezer 
take concerning the marriage of Yitzchak with 
Rivkah. Their marriage represents the union of 
MaH and BaN,47 a union of an all-encompassing 

נַַכְְאט  ן  ּוּא טָָגא  הָָרֶֶאעוֶֶוען  וֹֹּתּרָָה,   סֵֵפֶֶר 
ֹחַַ וֹֹאיף  וֹֹּתּרָָה גִִיט דֶֶעם כֹּ� וֹֹּתּרָָה, וָָוסא  אִִין 
גֶֶ־טְְלֶֶעכְְקַַיְְיט  מִִיט  וֶֶועלְְט  ינְְדְְן  פַַרְְאבִּ�ִ ּוּצ 
וֹֹאיפְְּוּט  דֶֶער  אַַז  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט,  ן  וֹֹאיבְּ�ְ וִִוי 
ינְְדְְן  וֹֹּתּרָָה אִִיז גֶֶעוֶֶוען ּוּצ פַַרְְאבִּ�ִ ן  ן מַַתַּ�ַ ּוּפ
אִִיז  דָָסא  גֶֶ־טְְלֶֶעכְְקַַיְְיט.  מִִיט  ת  ּוּּיּ מִִ ְ שְׁ� גַּ�ַ
וֹֹטּוּׁשׁ:   פְְ וֹֹּתּרָָה כִּ�ִ ן  דָָאךְְ וֹֹאיךְְ דֶֶער עִִנְְיָָן ּוּפ
נְְג,  אָָנְְווַַיְְיּוּז אַַן   – הוֹֹרָָאָָהנה  וֹֹׁשׁן   מִִלְּ�ְ וֹֹּתּרָָה 
צְְן  ּוּנּוּצ וֹֹאיסְְ אַַוֹֹזי  וִִוי  אָָן  ווַַיְְיזְְט  וֹֹּתּרָָה 
רָָוֹֹצן  דֶֶעם  וֹֹליט  וֶֶועלְְט  ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  יֶֶעדְְן 
מֶֶען  וֹֹאיּבּ  נָָרא  טְְן.  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶעם  ן  ּוּפ
קֶֶען נִִיט וֹֹאיסְְפִִירְְן אַַז מֶֶען זָָלא אַַ גַַאנְְצְְן 
ל  כָּ�ָ עַַל  זָָלא  וֹֹּתּרָָה,   אִִין  הָָרֶֶאעוֶֶוען  טָָגא 
דּוּּבּ   עְְ ִ שִׁ� דֶֶער  זַַיְְין  טָָגא  אָָנְְהוֹֹיּבּ  אִִין  נִִים  ָ פָּ�
ין,  פִִילִּ�ִ רְְּוּדךְְ מִִצְְוַַת תְּ�ְ ן הַַרְְאץ,  ן וֹֹמחַַ ּוּא ּוּפ
דִִי  ן  ּוּא אָָנְְהוֹֹיּבּ  דֶֶער  זַַיְְין  זָָלא  דָָסא  ן  ּוּא
אַַז  טָָגא,  גַַאנְְצְְן  דֶֶעם  פַַרא  נְְג  אָָנְְווַַיְְיּוּז
טָָגא  דֶֶעם  רְְּוּדךְְ   עפְְטְְן  ֶ גֶֶעשֶׁ� זַַיְְינֶֶע  אַַלֶֶע 
 – דּוּּבּ   עְְ ִ שִׁ� דֶֶעם  וֹֹאיף  וֹֹּבּיט  גֶֶע זַַיְְינֶֶען 
ן הַַרְְאץ  ן וֹֹמחַַ ּוּא נְְטֶֶערְְטֶֶענִִיקַַיְְיט – ּוּפ ּוּא

וָָוסא אִִין אָָנְְהוֹֹיּבּ טָָגא.

סֵֵפֶֶר  אַַ  הַַלְְאטְְן  ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  ן  ּוּא
נְְדֶֶערְְמָָאנְְטְְן  וֹֹאיבְּ�ְ אִִין  ין  פִִילִּ�ִ תְּ�ְ ן  ּוּא וֹֹּתּרָָה 
אַַ  זַַיְְין  זָָלא  עֶֶר  אִִים  וֹֹאיף  וֹֹּפּעֵֵלְְ'ט   זִִין 
ם  ּוּצ גֶֶעהֶֶערְְט  אַַלְְץ  אַַז  וֹֹּלּ",  כֻֻ בְּ�ְ "וֹֹמדֶֶה 
מֵֵילָָא  בְּ�ְ וֹֹׁשׁין   עֶֶר  וֶֶועט  טְְן,  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ
ן  ּוּא י  ּוּּטּ י הַַבִּ�ִ עַַּוּבת   ְ שְׁ� דִִי  רְְאן  ָ פָּ� ְ פַַרְְאשְׁ�

עוֹֹת. ּוּב ְ אַַנְְדֶֶערֶֶע שְׁ�

טַַאנְְדִִיק,  ְ וֹֹליט דֶֶעם וֶֶועט וֹֹאיךְְ זַַיְְין פַַרְְאשְׁ�
ן דֶֶער  עָָּוּבה לֶֶערְְנְְט מֶֶען אָָּפּ ּוּפ  ְ וָָוסא דִִי שְׁ�
דֶֶער  וֹֹנגֵֵעַַ  בְּ�ְ אָָבִִיוּ�נ  אַַבְְרָָהָָם  ן  ּוּפ עָָּוּבה   ְ שְׁ�
וָָוסא  רִִבְְקָָה'ן,  מִִיט  יִִצְְחָָק'ן  ן  ּוּפ ה  נָּּוּ�ָ חֲֲת
בַַּוּ"ן,   מַַ"ה  דּוּח  יִִ ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  אִִיז   דָָסא 



פשרת הרש ייח ד   |   לקוטי חישות 36

– hei alef (6) – vav alef vav (13) – hei 
alef (6), a total of 45.

 which equals 52, is the equivalent ,ב”ן
of the milui of G-d’s name Havayah 
that involves the service of the body 
and an ascent from below. The milui 

of Havayah equivalent to 52, ב”ן, is 
arrived at by spelling the name yud 
vav dalet (20) – hei hei (10) – vav vav 
(12) – hei hei (10), a total of 52.

48. See Likkutei Torah, Devarim, p. 
96c; Or HaTorah, Vol. 1, p. 127b. 

As explained in those sources, the 
union of Yitzchak and Rivkah is 
associated with the refinement of 
material existence as a whole and the 
revelation of its perfect state in the 
era of Mashiach.

nature,48 as is known in kabbalistic works. 
Consequently, the concept of one who ac-
knowledges part of a claim, which is also a 
comprehensive concept in Divine service, is 
derived from it.

From Principle to Practice

8. The practical application of this entire 
concept is that when a person goes out into 
the world – each day or, in a larger sense, when 
he starts a new phase of life – he must know 
this comprehensive principle. The founda-
tion of Divine service is to take a Torah scroll 
with him, meaning to labor in Torah study for 
as much free time as the requirements of the 
Shulchan Aruch define that he has. During his 
remaining time, his conduct should, at least, 
be guided by the counterpart of the mitzvah of 
tefillin, the subjugation of his mind and heart. 
This will also empower him to transform all his 
material pursuits into conduits for G-dliness.

סְְּוּאוואט   בַּ�ַ אִִיז  עֶֶס  וִִוי  לָָלִִיונ,  כְּ�ְ דּוּח  יִִ אַַ 
מֶֶען  לֶֶערְְנְְט  מֵֵילָָא  בְּ�ְ לָָה.  בָּ�ָ הַַקַּ�ַ סִִפְְרֵֵי  בְּ�ְ
מִִקְְצַַת,  בְּ�ְ וֹֹמדֶֶה  וֶֶועגְְן  אָָּפּ  וֹֹאיךְְ  ן  דֶֶערְְּוּפ
ת'דִִיקֶֶער עִִנְְיָָן  לָָּוּל וָָוסא דָָסא אִִיז וֹֹאיךְְ אַַ כְּ�ְ

אִִין עֲֲוֹֹבדָָה.

ן דֶֶעם גַַאנְְצְְן  וֹֹּפּעֵֵל ּוּפ נְְג לְְ ח. דִִי אָָנְְווַַיְְיּוּז
עַַת מֶֶען גֵֵייט אַַוֹֹריס אִִין  ַ שַׁ� עִִנְְיָָן אִִיז, אַַז בְּ�ְ
ת'דִִיקְְן  לָָּוּל כְּ�ְ אַַ  וִִויסְְן  מֶֶען  דַַרְְאף  וֶֶועלְְט, 
ן עֲֲוֹֹבדָָה אִִיז – מֶֶען  עִִנְְיָָן, אַַז דֶֶער יְְוֹֹסד ּוּפ
זִִיךְְ,  מִִיט  וֹֹּתּרָָה   סֵֵפֶֶר  אַַ  מִִיטְְנֶֶעמֶֶען  זָָלא 
אִִיז  עֶֶס  וִִויפְְל  וֹֹאיף  וֹֹּתּרָָה   אִִין  הָָרֶֶאעוֶֶוען 
ךְְ – צַַיְְיט,  לְְחָָן עָָּוּר ֻ נָָרא דָָא – וֹֹליט דֶֶעם שֻׁ�
ל  כָּ�ָ עַַל  זָָלא  צַַיְְיט  ערִִיקֶֶע  אִִיבֶּ�ֶ דִִי  אִִין  ן  ּוּא
וֹֹּמּחַַ  הַַ דּוּּבּ   עְְ ִ שִׁ� מִִיט  הַַנְְהָָגָָה  דִִי  זַַיְְין  נִִים  ָ פָּ�
דֶֶעם  ן  גֶֶעבְּ�ְ וֹֹאיךְְ  אִִים  דָָסא  וֶֶועט  ב,  וְְהַַלֵּ�ֵ
ת'דִִיקֶֶע  ּוּּיּ מִִ ְ גַַשְׁ� זַַיְְינֶֶע  אַַלֶֶע  ֹחַַ וֹֹאיף מַַכְְאן  כֹּ�

ת. לִִים ּוּצ אֱֱלֹּוּק עִִנְְיָָנִִים – כֵּ�ֵ

חכ( ובשעות חל, ב.
טכ( קירוצים וצ תניא ד״ה בשמויעין ואתו.

ל( גחיגה י, א.
אל( דנה ל, ב.

בל( תאמוחנ וישג ואת ו.
גל( וכרבת דל, ב.

דל( בשת עז, ב.
רעט.  ע׳  תנר״ג  סה״מ  אין  געטקורד  לה( 

סה״מ תש״ח ע׳ 271.
ול( ואיפן קוספ )א, ב( כי אם בתרות.

זל( וכרבת ו, א.
כ״ה,  סימן  חיים  חרוא  עךור  חלושן  חל( 

הקזן  ומדא״ר  עךור  חלושן  ה,  סעיף 
שם סעיף יא. תניא מפ״א.

טל( זהר ח״ג טכ, א.
מ( בשת קיט, א.

אמ( זע במר״ם, הוכלת דעות ריש פ״ה.
ךל  שרפת  רוא,  תרוה  אין  געטכארב  במ( 

ד״ה בעצם היום הזה.
גמ( יאמו חכ, ב.

דמ( ומשת ברה פי״ב, ג.
מה( ויארק ברה כפ״ז, ב.

ומ( איבו אמ, ג.
זמ( טוקלי רובדים זייט וצק.

חמ( ויארק ברה כפ״ט, ח.
טמ( שארבית ברה מפ״א, ג.

נ( רבדים ח, יז.
אנ( אבב צמיעא ג, וסף ע״א.

בנ( תניא וסף קרפ דכ.
גנ( תרוה רוא קמץ דף זל ע״ג.

דנ( תהלים וטק, זט. וכרבת לה, וסף ע״א.
שארבית  גנאפנא  )מלהר״ל(  ראיה  רוג  נה( 

אין מאנען ופן דר״ק.
ונ( זע טוקלי תרוה כרבה וצ, ג. רוא התרוה 

חיי רשה ד״ה יפה שיחתן.



PAR SHAS Chayei Sarah  V  |  Acquiring Ere tz Yisra el , Beginning the Redemption37 PAR SHAS Chayei Sarah  V  |  Acquiring Ere tz Yisra el , Beginning the Redemption37

Introduction

Parshas Chayei Sarah describes a real estate transaction that took place close to four thou-
sand years ago, but affects every Jew today.

Our forefather Avraham purchased a field in Eretz Yisrael from Efron the Chitite. 
Through his acquisition, every Jewish soul – past, present, and future – became the owner of a 
personal portion in the Holy Land.

In the sichah that follows, the Rebbe explains how this moment marked the beginning of the 
Ultimate Redemption. Avraham’s acquisition initiated a process that will reach its culmination 
when Mashiach brings the entire Jewish people back to Eretz Yisrael and the world reaches its 
perfection.

Chayei Sarah V  |  הרש ייח ה
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Chayei Sarah, 5716 (1955)

Acquiring Eretz Yisrael, 
Beginning the Redemption



פשרת הרש ייח ה   |   לקוטי חישות 38

זִִיךְְ  ט  הוֹֹיבְּ�ְ סֶֶדְְרָָה  הַַיְְינְְטִִיקֶֶער  אִִין  ט. 
דֶֶער  ן  ּוּפ אָָנְְהוֹֹיּבּ  דֶֶעם  וֶֶועגן  רֵֵיידְְן  ּוּצ  אָָן 
ה. אִִין דֶֶער פְְרִִיעֶֶרְְדִִיקֶֶער סֶֶדְְרָָה רֶֶעטד  לָּּוּא�ָ גְְ
ן  ּוּא אָָרֶֶץ",  בָּ�ָ אָָז  נַַעֲֲנִִי  "וְְהַַכְּ�ְ ת:  ּוּל גָּ�ָ וֶֶועגְְן  זִִיךְְ 
הָָיָָה הוֹֹלֵֵךְְ וְְוֹֹכבֵֵׁשׁ  ֶ וֹֹליט וִִוי דִִי רַַזַַ"ל זָָגְְאןזנ שֶׁ�
ער  ן אַַיְְינֶֶנעמֶֶען(, אָָבֶּ�ֶ וכ' )עֶֶר פְְלֶֶעגְְט גֵֵיין ּוּא
וֹֹׁשׁין   זִִיךְְ  רֶֶעטד  סֶֶדְְרָָה  הַַיְְינְְטִִיקֶֶער  אִִין 
אָָבִִיּוּנ הָָטא  אַַבְְרָָהָָם  אַַז  ה,  לָּּוּא�ָ גְְ דֶֶער  וֶֶועגְְן 
רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ אֶֶרֶֶץ  אִִין  פֶֶעלְְד  אַַ  גֶֶעוֹֹקיפְְט  ְ אָָפְּ�
ן דָָסא אִִיז גֶֶעוֶֶוען פַַרא דִִי  יי עֶֶפְְוֹֹרן'עֶֶן ּוּא בַּ�ַ
ן וֹֹמדֶֶה  נֵֵי חֵֵת, וָָוסא אַַלֶֶע הָָבְּא�ְ ן דִִי בְּ�ְ וֹֹאיגְְן ּוּפ
 – אַַבְְרָָהָָם'עֶֶן  ּוּצ  גֶֶעהֶֶערְְט  דָָסא  אַַז  גֶֶעוֶֶוען 
ה  לָּּוּא�ָ גְְ ת'דִִיקֶֶער  לָָּוּל כְּ�ְ דֶֶער  ן  ּוּפ אָָנְְהוֹֹיּבּ  אַַן 

ן אַַלֶֶע אִִידְְן. ּוּפ

דֶֶערְְפַַרא  גֶֶעצָָלְְאט  ְ אָָפְּ� הָָטא  עֶֶר  כָָׁשׁטא 
ער  אָָבֶּ�ֶ טֵֵייט  ְ שְׁ� סֶֶף,  כֶּ�ֶ קֶֶל  ֶ שֶׁ� מֵֵוֹֹאת  ע  אַַרְְבַּ�ַ
רְְּוּדךְְ  וֶֶועגְְן דֶֶעם, אַַז נִִיט נָָרא אִִיז עֶֶפְְוֹֹרן'עֶֶן 
נָָרא  מַַעֲֲלָָה,  קֵֵיין  מֶֶּוּקען  גֶֶּוּצע  נִִיט  דֶֶעם 
הָָטא  דֶֶערְְמִִיט  וֹֹרןחנ:  חִִסָּ�ָ אַַ  נָָאךְְ  א,  רַַבָּ�ָ אַַדְּ�ְ
נָָמֶֶאען  זַַיְְין  ן  ּוּפ מֶֶּוּנען  גֶֶּוּצע  אִִים  יי  בַּ�ַ מֶֶען 

דֶֶעם וֹֹאת "ו".

עֲֲנֵֵחַַ  ַ פַּ� סֵֵפֶֶר  דֶֶעם  אִִין  טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  וִִוי 
דִִי  רְְּוּדךְְ  וֹֹׁשׁאן – אַַז  ן אַַ רִִ רָָזָָא – אַַ סֵֵפֶֶר ּוּפ
אַַבְְרָָהָָם  וָָוסא  סֶֶף  כֶּ�ֶ קֶֶל  ֶ שֶׁ� נְְדֶֶערְְט  הּוּ פִִיר 
יֶֶעדֶֶער  הָָטא  גֶֶעצָָלְְאט,  ְ אָָפְּ� הָָטא  אָָבִִיוּ�נ 
רָָאֵֵל,  יִִשְׂ�ְ אֶֶרֶֶץ  אִִין  חֵֵלֶֶק  אַַ  מֶֶּוּקאען   בַּ�ַ אִִיד 
וֹֹליט   – וֹֹּבּן   ְ חֶֶשְׁ� דֶֶעם  דָָרְְאט  מַַכְְאט  עֶֶר  וִִוי 

When Every Jew Acquired a Portion in Eretz Yisrael

1. This week’s Torah reading describes the 
beginning of the Ultimate Redemption. The 
previous Torah reading mentions an element 
of exile, “The Canaanites were in the land,”1 
and, as our Sages say,2 “They were proceeding 
in the conquest of the land from the descen-
dants of Shem.” By contrast, this week’s Torah 
reading already begins to speak about the 
initial stage of the redemption: Avraham, our 
patriarch, purchased a field in Eretz Yisrael 
from Efron. This was done “before the eyes of 
Chitites,”3 who acknowledged that this field 
belongs to Avraham. This began the general 
redemption of all Jews.

True, Avraham paid 400 silver shekel for 
the field. Nevertheless, not only did Efron 
not gain anything positive from this, on the 
contrary, it led to a deficiency,4 because of 
this sale, the letter vav was removed from his 
name.5

Paneach Raza – a sacred text authored by a 
Rishon, a sage of the earlier generations, Rav 
Yitzchak bar Rav Yehudah HaLevi – explains 
that through the 400 silver shekel that Avra-
ham, our patriarch, paid, every Jew received 
a portion in Eretz Yisrael. In that source, he 
calculates that – according to the measure of 

1. Bereishis 12:6.

2. Rashi on the above verse.  

3. Bereishis 23:18.

4. Mechilta, Yisro, sec. 1; Rashi on 
Bereishis 23:16.

5. Usually, עורפן is spelled with a vav. 

However, in the verse describing 
the sale of the field, it is spelled ערפן, 
without the vav.

Acquiring Eretz Yisrael, 
Beginning the Redemption



PAR SHAS Chayei Sarah  V  |  Acquiring Ere tz Yisra el , Beginning the Redemption39

6. Vayikra 27:16. 

7. A dry measure of approximately 
249 liters.

the worth of land stated in the Torah,6 the value of 
a portion of land “that  requires a chomer7 of barley 
seed at fifty shekel of silver” – for 400 shekel, six 
hundred thousand Jews, the archetypal number of 
Jewish souls, each received in Eretz Yisrael, a por-
tion of one cubit by one cubit.

Thus, the redemption already began at that time. 
Presently, we need only remove the factors leading 
to the concealment and veiling of G-dliness brought 
about through exile, and actually bring the Ultimate 
Redemption down to this material plane in a re-
vealed manner through our righteous Mashiach. 
May this be speedily in our days.

עוֹֹרִִים  שְׂ�ְ חֹֹמֶֶר  זֶֶרַַע  ן  ּוּפ וֹֹּבּן   ְ חֶֶשְׁ� דֶֶעם 
סֶֶףטנ – אַַז פַַרא פִִיר  קֶֶל כֶּ�ֶ ֶ ים שֶׁ� ִ � חֲֲמִִשִּׁ� בַּ�ַ
וֹֹּבּא  רִִ ים  ִ � שִּׁ� ִ שִׁ� ן  הָָבְּא�ְ קֶֶל  ֶ שֶׁ� נְְדֶֶערְְט  הּוּ
רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ אֶֶרֶֶץ  אִִין  מֶֶּוּקאען   בַּ�ַ אִִידְְן 

ה. ָ ה עַַל אַַמָּ� ָ יֶֶעדֶֶער אֵֵיינֶֶער אַַן אַַמָּ�

ן  ה הָָטא זִִיךְְ נָָאךְְ אָָנְְגֶֶעהוֹֹיבְּ�ְ לָּּוּא�ָ דִִי גְְ
וֹֹליז  בְּ�ְ דַַרְְאף  מֶֶען  דֶֶעמָָלְְאט, 
רִִים,  נֶֶעמֶֶען דִִי הַַעֲֲלָָוֹֹמת וְְהֶֶסְְתֵּ�ֵ ְ אַַרָָפְּא�
ה  ָ ה לְְמַַטָּ� לָּּוּא�ָ רֶֶענְְגֶֶען דִִי גְְ בְּ�ְ ְ ן אַַרָָפְּא� ּוּא
מְְהֵֵרָָה  בִּ�ִ צִִדְְקֵֵּוּנ  יחַַ  ִ מָָשִׁ� רְְּוּדךְְ   י  ּוּּלּ גִִי בְּ�ְ

. ׁשׁ ָ בְְיָָמֵֵיּוּנ מַַמָּ�

)משיחת ש״פ חיי שרה, תשט"ז(

זנ( פישור שר״י שארבית יב, ו.
חנ( כמילתא יתור שרפה א׳. ואן זע פישור 

שר״י חיי רשה גכ, זט.

טנ( וקוחבתי זכ, זט.





CREDITS:

Copyright by Sichos in English

Rabbi Eliyahu Touger
Rabbi Sholom Ber Wineberg
Translators 

Rabbi Sholom Zirkind
Rabbi Zalmy Avtzon
Content Editors 

Uriella Sagiv
﻿Copy Editors

Yosef Yitzchok Turner 
Typesetting 

Spotlight Design 
Layout and Cover

Mayer Preger 
Advisory Board

Rabbi Shmuel Avtzon
Director, Sichos In English

הרה”ת ר’ משה יהודה בן ר’ צבי יוסף ע”ה
Rabbi Moshe Kotlarsky OBM, 
whose commitment has brought this sacred initiative to fruition




