
תולדות

TOLDOS

LIKKUTEI SICHOS, VOLUME 1, P. *****

I N S I G H T S  I N T O  T H E  W E E K L Y  P A R S H A  

B Y  T H E  L U B A V I T C H E R  R E B B E

TOLDOS  תולדות
VOLUME 1, P. 45-59

NEW





Dedicated to

Emmanuel (Mendel) 
Karp 

1905 - 1989 
son of Bernard (Berl) and Rose (Rezele)

•

Manny Karp was born in the United States, 
in 1905. His first language was Yiddish. 

Losing his mother to the Spanish Flu shaped 
his resilience and commitment to helping 
others, ultimately leading to a career as a 

guidance counselor in Philadelphia public 
schools. He also served many years as the 
director of Camp Akiba in the Poconos. 

Karp’s legacy is characterized by his optimism 
and unwavering dedication to learning and 
mentorship. Emmanuel Karp died in 1989.



פרשת תודלות א   |   לקוטי שיחות פרשת תודלות א4   |   לקוטי שיחות 4

Introduction

It is a moment all parents cherish – holding their young children, looking at them face-to-face, 
dreaming of the future. They have expectations. There are things of value they have found in 
life, and they want to give them to their children. But they want to impart more than what they 

themselves possess. They want to give their children the ability to discover, to build, to create 
on their own.

When Yitzchak was born, the dreams of Avraham and Sarah for him extended beyond his 
individual life. He was to be the heir who would carry forward their legacy. They sought to 
endow him with the potential not only to preserve what they had established, but to expand it. 
They wanted to give him not only their achievements, but the capacity to achieve.

In the sichah that follows, the Rebbe explores the nature of the empowerment Avraham and 
Sarah transmitted to Yitzchak – and what that transmission means for us as their descendants.

Toldos I  |  תודלות א
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Chayei Sarah, 5719 (1958)



PAR SHAS Toldos I  |   Tra nsmitti ng a Legacy5

ה  וְְאֵֵלֶּ�ֶ ק  סּוּ ָ פָּ� דֶֶעם  וֹֹאיף  א. 
אַַבְְרָָהָָם  אַַבְְרָָהָָם  ן  בֶּ�ֶ יִִצְְחָָק  וֹֹּתּלְְוֹֹדת 
דִִי  פְְרֶֶעגְְן   – יִִצְְחָָק  אֶֶת  הוֹֹלִִיד 
וֶֶוערְְט  פַַרְְאוָָואס  ים:  ִ מְְפָָרְְשִׁ�
יִִצְְחָָק   – לְְט  ְ טָָפְּא� ערְְגֶֶע'חַַזֶֶרְְ'ט  אִִיבֶּ�ֶ
אֶֶת  הוֹֹלִִיד  אַַבְְרָָהָָם  ן  ּוּא אַַבְְרָָהָָם  ן  בֶּ�ֶ

יִִצְְחָָק?

אַַ  אִִיז  דָָאס  אַַז  אִִיז,  ט  ַ שַׁ� ְ פְּ� דֶֶער 
נְְג:  אגְְרִִינְְּוּד בַּ�ַ אַַ  ן  ּוּא טַַעַַם  נְְתִִינַַת 
וֹֹּתּלְְוֹֹדת  " מֶֶעגְְלֶֶעךְְ  אִִיז  וָָואס  רְְּוּדךְְ 
וֹֹּתּלְְוֹֹדת  (  – אַַבְְרָָהָָם"?  ן  בֶּ�ֶ יִִצְְחָָק 
חַַזַַ"ל  ת  ַ דְְרָָשַׁ� וֹֹליט  ן  ּוּא טוֹ�  ּוּׁשׁ פְְ כִּ�ִ
יקִִים  צַַדִּ�ִ ל  ֶ שֶׁ� וֹֹּתּלְְוֹֹדתֵֵיהֶֶם   עִִיקַַר  אַַז 
רְְּוּדךְְ    – מִִצְְוֹֹותא(  ן  ּוּא וֹֹּתּרָָה   זַַיְְינֶֶען 
אֶֶת  הוֹֹלִִיד  "אַַבְְרָָהָָם  וָָואס  דֶֶעם 

יִִצְְחָָק".

עֶֶטְְלֶֶעכֶֶע  פַַרַַאאן  זַַיְְינֶֶען  עֶֶס  ב. 
ן  ן זִִיךְְ אָָנְְגֶֶעהוֹֹיבְּ�ְ עִִנְְיָָנִִים וֶֶועלְְכֶֶע הָָבְּא�ְ
ן זֵֵיי  ְ יי יִִצְְחָָק'ן, צְְוִִוישְׁ� ט בַּ�ַ ְ ם עֶֶרְְשְׁ� ּוּצ
מֶֶען  וָָואס  דָָאס  גֶֶערֶֶעכְְנְְט,  וֶֶוערְְן 
טֶֶעג,  אַַכְְט  ּוּצ  גֶֶע'מַַלְְ'ט  אִִים  הָָאט 
דֶֶעם  אִִין  ת  לֵֵיּוּמ ְ שְׁ� דִִי  מֵֵיינְְט  וָָואס 
ר  ן וָָואס עֶֶר אִִיז בַּ�ַ ן מִִילָָה, ּוּא עִִנְְיָָן ּוּפ

מִִצְְוָָה גֶֶעוָָורְְאן ּוּצ דְְרַַיְְיצְְן יָָרא.

גֶֶעוֶֶוען  מַַל  זִִיךְְ  הָָאט  אַַבְְרָָהָָם   –
ר  בַּ�ַ עִִנְְיַַן  דֶֶער  וֹֹאיךְְ  יָָרא.   99 וּ�צ 
גֶֶעוֶֶוען  נִִיט  אִִיז  יָָרא   13 ּוּצ  מִִצְְוָָה 

Fathers and Sons

1. On the verse,1 “These are the offspring of 
Yitzchak, the son of Avraham; Avraham fathered 
Yitzchak…,” the commentators ask: Why the re-
dundancy, “Yitzchak, the son of Avraham” and 
“Avraham fathered Yitzchak”?

The plain meaning is that the verse is explaining 
the reason and the foundation for Yitzchak’s poten-
tial to produce progeny: Because “Avraham fathered 
Yitzchak,” it is possible for there to be “the offspring 
of Yitzchak, the son of Avraham” – offspring both in 
the simple sense and according to the interpretation 
of our Sages that the primary offspring of tzadikim 
are their Torah and mitzvos.2 In other words, it is 
the legacy that Yitzchak received from Avraham that 
made it possible for him to produce offspring in both 
a physical and spiritual sense.

What Makes a Feast Great?
2. Several spiritual matters were initiated in 

connection with Yitzchak. Among them is his cir-
cumcision at eight days old. This represents the 
perfect observance of the mitzvah of circumcision. 
Another point: Yitzchak began keeping mitzvos – i.e., 
became a bar-mitzvah – when he reached the age of 
thirteen. 

These were unique to Yitzchak: Avraham circum-
cised himself at 99 years. Also, Avraham did not 
become a bar-mitzvah at the age of thirteen. There 

1. Bereishis 25:19.

2. Bereishis Rabbah 30:6; Midrash 
Tanchuma, Parshas Noach, sec. 2; 
Rashi, Bereishis 6:9. 

Transmitting a Legacy



פרשת תודלות א   |   לקוטי שיחות 6

are various opinions among our Sages regarding 
Avraham’s recognition of his Creator and accep-
tance of His service: at three years old,3 at forty,4 
at forty-eight.5 None, however, mentioned that this 
took place at the age of thirteen.

Both Yitzchak’s circumcision and bar-mitzvah 
are alluded to in the verse,6 “The child grew and 
was weaned, and Avraham made a great feast on 
the day that Yitzchak was weaned.” One of the in-
terpretations cited by our Sages7 is that the verse 
is referring to the feast celebrating Yitzchak’s cir-
cumcision. This is hinted at in the word higamel 
 .הג מל which can be read as ,(”was weaned“ ,הגמל)
When combined, the letters hei and gimmel are 
numerically equivalent to eight, and mal means 
“circumcised,” i.e., the word alludes to the fact that 
he was circumcised at eight days. 

A second interpretation is that vayigamal (“and 
he was weaned”) means “that he was weaned from 
the evil inclination to the good inclination.”8 This 
occurs at the age of thirteen years.

On the words “a great feast,” the Midrash9 offers 
two interpretations: 

a) “[G-d,] the greatest of all worlds, was present.” 
This relates to the interpretation given by our Sag-
es10 on the verse,11 “G-d said, ‘You are My son, today, 
I have begotten you’” – that this verse refers to the 
day of David’s bar-mitzvah. G-d’s words imply, “To-
day, ‘I, have begotten you,’ and not the sitra achra,12 
[under whose influence you were] until now.” This 
means that David was transferred from the sway of 
the evil inclination to that of the good inclination. 

b) It was “a feast of great people” – Og, king 
of Bashan, and all the great people of the genera-

3. Nedarim 32a.

4. Rambam, Hilchos Avodas Ko-
chavim 1:3.

5. Bereishis Rabbah 64:4.

6. Bereishis 21:8.

7. Pirkei D’Rabbi Eliezer, ch. 29; 
Tosafos, Shabbos 130a, s.v. sos.

8. Bereishis Rabbah 53:10. See 
Rashi’s commentary on Bereishis 
Rabbah 53:13, s.v. ben chof-zayin. 

9. Bereishis Rabbah 53:10.

10. Zohar, Vol. II, p. 98a

11. Tehillim 2:7.

12. Literally, “the other side,” the 
nether forces within existence.

פַַאראן  זַַיְְינֶֶען  עֶֶס  אַַבְְרָָהָָם'עֶֶן.  יי  בַּ�ַ
וֶֶועגְְן  רַַזַַ"ל  אִִין  דֵֵיעוֹֹת  ידֶֶענֶֶע  ִ פַַרְְאשִׁ�
אַַבְְרָָהָָם'עֶֶן – וֶֶוען הָָאט עֶֶר דֶֶערְְקֶֶענְְט 
ּוּצ  יָָראב,  דְְרַַיי  ּוּצ  עפֶֶער:  ֶ שֶׁא� בַּ�ַ דֶֶעם 
פֶֶערְְצִִיקד,  ן  ּוּא אַַכְְט  וּ�צ  פֶֶערְְצִִיקג, 

ער נִִיט ּוּצ דְְרַַיְְיצְְן. אָָבֶּ�ֶ

עִִנְְיָָנִִים  ן־דֶֶערְְמָָאנְְטֶֶע  וֹֹאיבְּ�ְ יידֶֶע  בֵּ�ֵ
ל  גְְדַּ�ַ ק וַַיִּ�ִ סּוּ ָ וֶֶוערְְן אָָנְְגֶֶעדַַיְְיט אִִין דֶֶעם פָּ�
ה גָָוֹֹדל  תֶּ�ֶ ְ עַַשׂׂ אַַבְְרָָהָָם מִִשְׁ� מַַל וַַיַּ�ַ גָּ�ָ לֶֶד וַַיִּ�ִ הַַיֶּ�ֶ
מֵֵל אֶֶת יִִצְְחָָקה. וָָואס דִִי רַַזַַ"ל  יוֹֹם הִִגָּ�ָ בְּ�ְ
דָָזִִאיקֶֶע  דִִי  אַַז  דֵֵיעָָה  אֵֵיין  רֶֶענְְגֶֶען  בְּ�ְ
וָָואס  רִִיתו  בְּ�ְ יְְים  בַּ�ַ גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  דָָּוּה  סְְע
וָָורְְאט  דֶֶעם  אִִין  ז  ָ מָּּוּר� מְְ אִִיז  דָָאס 
טְְארֶֶעפְְט  בַּ�ַ  – )הג  "הג־מָָל"  מֵֵל,  הִִגָּ�ָ
אַַכְְט(, דָָאס הֵֵייסְְט, גֶֶע'מַַלְְ'ט ּוּצ אַַכְְט 
מַַל  גָּ�ָ וַַיִּ�ִ אַַז   – דֵֵיעָָה  צְְוֵֵוייטֶֶע  אַַ  טֶֶעג. 
צֶֶר הָָרָָע לְְיֵֵצֶֶר טוֹֹב"ז  גְְמַַל מִִיֵּ�ֵ נִּ�ִ ֶ מֵֵיינְְט "שֶׁ�
גֶֶעוָָורְְאן  מֶֶּוּנען  אַַוֶֶועקְְגֶֶע אִִיז  עֶֶר  )אַַז 
טוֹֹב(,  יֵֵצֶֶר  ם  ּוּצ הָָרָָע  יֵֵצֶֶר  דֶֶעם  ן  ּוּפ

וָָואס דָָאס אִִיז ּוּצ דְְרַַיְְיצְְן יָָרא.

טֵֵייט  ְ ה גָָדוֹֹל" שְׁ� תֶּ�ֶ ְ וֹֹאיפְְן וָָורְְאט "מִִשְׁ�
וֹֹדל  א(גְּ �ְ מֵֵיינְְט:  דָָאס  אַַז  מִִדְְרָָׁשׁ  אִִין 
אִִיז   – טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶער   – עוֹֹלָָמִִים 
רַַזַַ"ל  דִִי  וִִוי  וֹֹליט  ן  ּוּא גֶֶעוֶֶוען,  דָָרְְאט 
אֲֲנִִי  ה  אַַתָּ�ָ נִִי  בְּ�ְ ק  סּוּ ָ פָּ� וֹֹאיפְְן  'נֶֶעןח  ְ דַַרְְשְׁ�
יךָָט אַַז דָָאס אִִיז גֶֶעוֶֶוען דֶֶער  וֹֹּיּם יְְלִִדְְתִּ�ִ הַַ
דֶֶער  זָָאגְְט  מִִצְְוָָה,  ר  בַּ�ַ דָָוִִד'ס  ן  ּוּפ טָָגא 
יךָָ אֲֲנִִי וְְלֹאֹ  טֶֶער: אֲֲנִִי וג' יְְלִִדְְתִּ�ִ ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ
א  תָּ�ָ ְ הַַשְׁ� עַַד  דַַהֲֲוָָה  מָָה  כְּ�ְ אָָחֳֳרָָא  סִִטְְרָָא 
אָָחֳֳרָָא  סִִטְְרָָא  דִִי  נִִיט  ן  בְְיָָוֹֹכל ּוּא כִּ�ִ )אִִיךְְ 
ן דָָאס  יז אִִיצְְט( ּוּא וִִוי עֶֶס אִִיז גֶֶעוֶֶוען בִּ�ִ
מֶֶּוּנען  אַַוֹֹריסְְגֶֶע אִִיז  עֶֶר  וָָואס  מֵֵיינְְט 
טוֹֹב;  יֵֵצֶֶר  ם  ּוּצ הָָרָָע  יֵֵצֶֶר  ן  ּוּפ גֶֶעוָָורְְאן 
ן  ּוּפ דָָּוּה  סְְע אַַ   – גְְוֹֹדלִִים  ה  תֵּ�ֵ ְ ב(מִִ שְׁ�
ן  ּוּא ן  ָ שָׁ� הַַבָּ�ָ מֶֶלֶֶךְְ  עוֹֹג  וָָואס  וֹֹדלִִים,  גְּ�ְ



PAR SHAS Toldos I  |   Tra nsmitti ng a Legacy7

tion were there. Since all the nations of the 
world made Avraham a king over them-
selves,13 Avraham invited the kings, among 
them Og, when he made the feast.

The Midrash9 relates that when Og saw 
Yitzchak, he remarked derisively, “What 
value does he have? With one finger, I can 
destroy Avraham’s only son, Yitzchak.” 
G-d responded to him, “By your life, you 
will see thousands and tens of thousands 
of his descendants, and your end will be 
that you will fall into their hands.”

A Bond of Knowledge and a Bond Above Knowledge
3. Yitzchak’s unique virtues can be ex-

plained as follows: The advantage of his 
being circumcised at eight days is the estab-
lishment of a bond with G-d that transcends 
comprehension and knowledge.14 Avraham 
circumcised himself at 99 years, when he 
had already acquired a profound and exten-
sive breadth of understanding. This is also 
alluded to in his name אברם, Avram, which 
can be divided as אב רם (av ram, “exalted fa-
ther”), meaning intellect that transcends all 
conceptual thought, as stated in the works 
of Kabbalah and Chassidus.15

The advantage of circumcision at eight 
days, however, is that a child who still has not 
begun to think intellectually bonds with G-d 
with an eternal bond that is above compre-
hension and knowledge.14 This is not a bond 
that stems from understanding. Instead, it 
is an inherent connection like that of a child 
who has an innate sensitivity to his father 
and mother and is naturally drawn to them.

13. Bereishis Rabbah 43:5; Rashi on 
Bereishis 14:17.

14. See the lengthy explanation in 

Likkutei Sichos, Vol. 1, p. 19ff.

15. Torah Or, the beginning of 
Parshas Lech Lecha. As explained 

in Chassidus (Tanya, ch. 3, et al.), 
Chochmah is described with the 
metaphor of a father.

וִִוי  אַַוֹֹזי  זַַיְְינֶֶען דָָרְְאט גֶֶעוֶֶוען.  וֹֹּדּר  הַַ אַַלֶֶע גְְוֹֹדלֵֵי 
גֶֶעמַַכְְאט  ן  הָָבְּא�ְ וֶֶועלְְט  דֶֶער  ן  ּוּפ פֶֶעלְְקֶֶער  אַַלֶֶע 
עַַת  ַ שַׁ� ער זִִיךְְי, אִִיז בְּ�ְ אַַבְְרָָהָָם'עֶֶן פַַרא אַַ מֶֶלֶֶךְְ אִִיבֶּ�ֶ
עֶֶר  הָָאט  דָָּוּה,  סְְע דִִי  גֶֶעמַַכְְאט  הָָאט  אַַבְְרָָהָָם 

ן זֵֵיי וֹֹאיךְְ עוֹֹג. ְ אַַיְְינְְגֶֶעלַַדְְאן דִִי מְְלָָכִִים, צְְוִִוישְׁ�

הָָאט  עוֹֹג  אַַז  יא  מִִדְְרָָׁשׁ אִִין  דֶֶערְְצֵֵיילְְט  וֶֶוערְְט 
מִִיט  עֶֶר?  הָָאט  וֶֶוערְְט  פַַרַַאא  וָָואס  גֶֶעזָָאגְְט: 
אַַבְְרָָהָָם'ס  מַַכְְאן  ט  ְ נִִּוּצישְׁ�  אִִיךְְ  קֶֶען  פִִינְְגֶֶער  אֵֵיין 
טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� אִִים דֶֶער וֹֹאיבֶּ�ֶ יִִצְְחָָק'ן. הָָאט  יָָחִִיד,  ן  בֵּ�ֵ
ן  זֶֶען טוֹֹיזְְנְְטֶֶער ּוּא וֶֶועסְְט  אַַז ּוּד  יךָָ,  חַַיֶּ�ֶ גֶֶעזָָאגְְט: 
ן  ּוּא קִִינְְדֶֶער,  זַַיְְינֶֶע  ן  ּוּפ טוֹֹיזְְנְְטֶֶער  צֶֶענְְדְְלִִיקֶֶער 
דַַיְְין סוֹֹף וֶֶועט זַַיְְין אַַז ּוּד וֶֶועסְְט אַַרַַיְְינְְפַַלְְאן אִִין 

זֵֵייעֶֶרֶֶע הֶֶענְְט.

ן יִִצְְחָָק'ן: ן דִִי מַַעֲֲוֹֹלת ּוּפ רּוּא ּוּפ י ג. דֶֶער בִּ�ִ

גֶֶעוָָורְְאן  גֶֶע'מַַלְְ'ט  אִִיז  עֶֶר  וָָואס  מַַעֲֲלָָה  דִִי 
מִִיטְְ'ן  נְְד  ּוּּבּ פַַרְְא דֶֶער  אִִיז  דָָאס  טֶֶעג,  אַַכְְט  ּוּצ 
ן טַַעַַם וְְדַַעַַת.  טְְן וָָואס אִִיז הֶֶעכֶֶער ּוּפ ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ
אַַבְְרָָהָָם הָָאט זִִיךְְ גֶֶע'מַַלְְ'ט ּוּצ 99 יָָרא, וֶֶוען עֶֶר 
גָָה, אַַוֹֹזי וִִוי עֶֶס  ָ אִִיז גֶֶעוֶֶוען מִִיט אַַ גְְוֹֹריסֶֶער הַַ�שָּׂ�
אַַב  "אַַבְְרָָם –  נָָמֶֶאען  זַַיְְין  אִִין  ז  ָ מָּּוּר� מְְ אִִיז וֹֹאיךְְ 
טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  וִִוי  רַַעְְיוֹֹן,  ל  מִִכָּ�ָ עְְלָָם  הַַנֶּ�ֶ כֶֶל  �שֵֵׂ רָָם", 
תיב. דִִי מַַעֲֲלָָה  ן חֲֲסִִיּוּד לָָה ּוּא ן קַַבָּ�ָ אִִין סְְפָָרִִים ּוּפ
ער, אַַז אַַ קִִינְְד וָָואס  וֹֹמנָָה אִִיז אָָבֶּ�ֶ ְ וֹֹּמּל לִִשְׁ� ן נִִ ּוּפ
מִִיטְְ'ן  זִִיךְְ  ינְְדט  כֶֶל פַַרְְאבִּ�ִ קֵֵיין �שֵֵׂ נִִיט  נָָאךְְ  הָָאט 
וָָואס  נְְד  ּוּּבּ פַַרְְא יקְְן  אֵֵייבִּ�ִ אַַן  מִִיט  טְְן  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ

עַַם וְְדַַעַַתיג. ַ אִִיז לְְמַַעְְלָָה מִִטַּ�

נְְד וָָואס נֶֶעמְְט זִִיךְְ  ּוּּבּ דָָאס אִִיז נִִיט קֵֵיין פַַרְְא
טַַאנְְד(, נָָרא אַַוֹֹזי וִִוי אַַ קִִינְְד  ְ גָָה )פַַרְְאשְׁ� ָ ן הַַ�שָּׂ� ּוּפ
צִִיט  ן  ּוּא טֶֶּוּמער   ן  ּוּא פָָטֶֶאער  זַַיְְין  פִִילְְט  וָָואס 

זִִיךְְ ּוּצ זֵֵיי.



פרשת תודלות א   |   לקוטי שיחות 8

The Ongoing Nature of Yitzchak’s Bond
4. There is an inquiry in the works of Torah scholar-

ship16 whether the mitzvah of circumcision is fulfilled 
only at the time the circumcision is actually performed, 
or whether it is a continuous mitzvah, in other words, 
a mitzvah that extends perpetually. Once a person has 
been circumcised, he is considered to be continuously 
fulfilling this mitzvah every moment of his life.17

A proof that circumcision is a continuous mitzvah18 
can be gleaned from a story the Gemara19 relates re-
garding King David: Once, he entered the bathhouse 
and became distressed when he saw that he was naked, 
without any mitzvos. When he remembered the mitz-
vah of circumcision, he became calm. 

In terms of Divine service, this means that even lat-
er, when a person has developed his intellectual grasp 
and understanding, he still retains the bond and cov-
enant that transcends comprehension and knowledge 
established with G-d by his circumcision at eight days. 
Although he has developed his understanding, it is still 
demanded of him to connect to G-d in a manner that 
transcends his intellectual grasp. 

This is fundamentally necessary for our Divine ser-
vice. If our bond with G-d were to be dependent merely 
on our understanding and measured according to that 
understanding, it would be limited. Consider: The per-
son’s understanding may be superficial or profound. 
Nevertheless, since his connection with G-d is based on 
his understanding, by nature, it will be limited because 
he cannot comprehend – and hence, relate to – G-d in 
His infinity. 

For this reason, even when a person has developed 
his mind, his bond with G-d should be characterized 
by a commitment transcending understanding. Such a 

16. Mifaneiach Tzefunos, pp. 130-
131; Encyclopedia Talmudis, Vol. 46, 
pp. 402-403, et al.

17. There are two dimensions to the 
mitzvah of circumcision: a) the actu-

al cutting of the flesh of the foreskin, 
and b) the person to be circumcised. 
The latter dimension continues even 
after the actual circumcision was 
completed. See Likkutei Sichos, Vol. 

3, p. 759, Mifaneiach Tzefunos and 
Encyclopedia Talmudis, loc. cit., et al. 

18. See Likkutei Sichos, Vol. 1, p. 41.

19. Menachos 43b.

אִִין  חֲֲקִִירָָה  אַַ  פַַרַַאאן  ד. 
ן מִִילָָה  סְְפָָרִִים וֹֹאיּבּ דִִי מִִצְְוָָה ּוּפ
מִִצְְוַַת  ם  ּוּּיּ קִִ עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ נָָרא  אִִיז 
מִִצְְוָָה  אַַ  אִִיז  דָָאס  אָָדֶֶער  מִִילָָה 
מִִצְְוָָה  אַַ  הֵֵייסְְט  דָָאס  כֶֶת,  ֶ נִִמְְשֶׁ�
ן  טֶֶענְְדִִיק. ּוּפ ְ זִִיךְְ שְׁ� וֶֶועלְְכֶֶע ציט 
דֶֶעם וָָואס דִִי גְְמָָרָָא דֶֶערְְצֵֵיילְְטיד 
עַַת עֶֶר אִִיז  ַ שַׁ� לֶֶךְְ, בְּ�ְ ֶ וִִד הַַמֶּ� וֶֶועגְְן דָּ�ָ
ן הָָאט  רְְחָָץ ּוּא ֶ ית הַַמֶּ� אַַרַַיְְין אִִין בֵּ�ֵ
גֶֶעזֶֶען אַַז עֶֶר אִִיז נַַקֶֶאעט וכו' אָָן 
הָָאט  עֶֶר  וִִוי  לְְאד  בַּ�ַ ן  ּוּא מִִצְְוֹֹות, 
מִִצְְוַַת  דֶֶער  אִִין  דֶֶערְְמָָאנְְט  זִִיךְְ 
אִִּוּראיקְְט   בַּ�ַ זִִיךְְ  עֶֶר  הָָאט  מִִילָָה 
רֶֶענְְגְְט מֶֶען דִִי רַַאְְיָָה אַַז דָָאס  – בְּ�ְ

מִִיד. כֶֶת תָּ�ָ ֶ אִִיז אַַ מִִצְְוָָה נִִמְְשֶׁ�

דָָאס,  מֵֵיינְְט  עֲֲוֹֹבדָָה  אִִין 
דֶֶער  וֶֶוען  עטֶֶער,  ֶ פֶּ� ְ שְׁ� וֹֹאיךְְ  אַַז 
טַַאנְְד  ְ פַַרְְאשְׁ� וֹֹׁשׁין   הָָאט  מֶֶענְְטׁשׁ 
ן  ּוּפ זִִיךְ�  מָָאנְְט  גָָה,  ָ הַַ�שָּׂ� ן  ּוּא
אִִים  יי  בַּ�ַ ט  לַַיְְיבְּ�ְ בְּ�ְ עֶֶס  ן  ּוּא אִִים 
מִִיט  רִִית  בְּ�ְ ן  ּוּא נְְדְְ  ּוּּבּ פַַרְְא דֶֶער 
דֶֶעם  אִִין  טְְן,  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶעם 
זִִיךְְ  הָָאט  דָָאס  וִִוי  וֹֹאפֶֶן  ן  זֶֶעלְְבְּ�ְ
הָָאט  מֶֶען  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ וֹֹאיפְְגֶֶעטָָאן 
 – טֶֶעג  אַַכְְט  ּוּצ  גֶֶע'מַַלְְ'ט  אִִים 

עַַם וְְדַַעַַת. ַ לְְמַַעְְלָָה מִִטַּ�

נְְד  ּוּּבּ פַַרְְא דֶֶער  וֹֹאיּבּ  ם  וָָוּוּרא
ן  כֶֶל ּוּא ד דֶֶעם �שֵֵׂ וֶֶועט זַַיְְין נָָרא מִִצַּ�ַ
כֶֶל, וֶֶועט עֶֶר זַַיְְין אַַ  וֹֹליט דֶֶעם �שֵֵׂ
נְְוֹֹאיף  וֹֹאיבְּ�ְ צִִי  אגְְרֶֶענֶֶעצְְטֶֶער,  בַּ�ַ
אַַ  אַַלְְץ  ער  אָָבֶּ�ֶ טִִיפֶֶער,  אָָדֶֶער 
אגְְרֶֶענֶֶעצְְטֶֶער. דֶֶערְְפַַרא מָָאנְְט  בַּ�ַ
וֹֹׁשׁין   אִִיז  עֶֶר  וֶֶוען  וֹֹאיךְְ  אַַז  זִִיךְְ 
נְְד  ּוּּבּ פַַרְְא דֶֶער  זָָלא  כֶֶל  �שֵֵׂ ר  בַּ�ַ אַַ 



PAR SHAS Toldos I  |   Tra nsmitti ng a Legacy9

bond is established through circumcision at eight 
days. It instills within the child a motivation to-
ward self-sacrifice and the acceptance of the yoke 
of Heaven that is not restricted by his understand-
ing and knowledge.

Celebrating in the Shadow of a Giant
5. As mentioned,20 there are two interpreta-

tions regarding the feast Avraham made “on the 
day that Yitzchak was weaned.” Avraham was cel-
ebrating the connection Yitzchak had forged with 
G-d, whether through: a) the “eternal covenant” 
of circumcision, or b) his bar-mitzvah, as asso-
ciated with the verse, “G-d said, ‘You are My son, 
today, I have begotten you.’ ” At that feast, Og, 
king of Bashan, ridiculed Yitzchak and boasted 
that with his strength and power, he could de-
stroy all this. Nevertheless, not only was Avraham 
not intimidated by him but, on the contrary, he 
celebrated and showcased “the day that Yitzchak 
was weaned” with very great flourish.

Moreover, at that very moment, Og’s down-
fall began, for G-d’s word is considered an actual 
deed21 and, at the feast, Og was told by G-d that he 
would fall at the hands of Yitzchak’s descendants.

Avraham’s Legacy
6. Yitzchak’s potential to overcome the chal-

lenges the outside world poses – to the extent of 
mesiras nefesh – is alluded to and explained by the 
verse, “These are the offspring of Yitzchak, the son 
of Avraham; Avraham fathered Yitzchak….” The 
verse is answering the question: How can there be 
“the offspring of Yitzchak”? Because “Avraham fa-
thered Yitzchak.” Not only did he father Yitzchak 

20. See sec. 2.

21. Bereishis Rabbah 44:22.

מְְסִִירַַת  מִִיט  זַַיְְין  טְְן  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ מִִיטְְ'ן 
לְְמַַעְְלָָה  אִִיז  וָָואס  עֹֹל  לַַת  קַַבָּ�ָ ן  ּוּא נֶֶפֶֶׁשׁ 

עַַם וְְדַַעַַת. ַ מִִטַּ�

אַַ  אַַבְְרָָהָָם הָָאט גֶֶעמַַכְְאט  עַַת  ַ שַׁ� ה. בְּ�ְ
לִִּוּציּבּ  מֵֵל אֶֶת יִִצְְחָָק" –  יוֹֹם הִִגָּ�ָ ה "בְּ�ְ תֶּ�ֶ ְ מִִשְׁ�
נְְדְְן  ּוּּבּ פַַרְְא וֶֶוערְְט  יִִצְְחָָק  וָָואס  דֶֶעם 
רִִית עוֹֹלָָם"  טְְן – צִִי "בְּ�ְ ְ ערְְשְׁ� מִִיטְְ'ן וֹֹאיבֶּ�ֶ
ר  ן בַּ�ַ יךָָ" ּוּפ וֹֹּיּם יְְלִִדְְתִּ�ִ ן מִִילָָה, צִִי "אֲֲנִִי הַַ ּוּפ
ן  ָ שָׁ� מִִצְְוָָה – אִִיז כָָאטׁשׁ אַַז עוֹֹג מֶֶלֶֶךְְ הַַבָּ�ָ
רִִאימְְט זִִיךְְ  ן בַּ�ַ ן אִִים ּוּא הָָאט גֶֶעלַַכְְאט ּוּפ
טַַרְְאקַַיְְיט קֶֶען עֶֶר  ְ ן שְׁ� ֹחַַ ּוּא אַַז מִִיט זַַיְְין כֹּ�
ט – אִִיז נִִיט נָָרא וָָואס  ְ נִִּוּצישְׁ� דָָאס מַַכְְאן 
ן אִִים  עֵֵל גֶֶעוָָורְְאן ּוּפ ָ נִִתְְפָּ� נִִיט  מֶֶען אִִיז 
גֶֶעמַַכְְאט  נָָאךְְ  הָָאט  מֶֶען  א,  רַַבָּ�ָ אַַדְּ�ְ נָָרא 
אֶֶת  מֵֵל  הִִגָּ�ָ "יוֹֹם  דֶֶעם  ן  ּוּפ רַַאדא"  ַ "פַּ� אַַ 
עֶֶס  וָָואס  מֶֶערֶֶער,  נָָאךְְ  ן  ּוּא יִִצְְחָָק", 
לַַת עוֹֹג –  ָ ן מַַפָּ� הָָאט זִִיךְְ גְְלַַיְְיךְְ אָָנְְגֶֶעהוֹֹיבְּ�ְ
יב  ִ חָָשִׁ� ֶ אּוּ שֶׁ� ךְְ ה ּוּר וֹֹדׁשׁ בָּ�ָ ל הַַקָּ�ָ ֶ וֹֹרּוּּבּ שֶׁ�  דִִ בְּ�ְ
טְְנְְ'ס  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶעם  )מִִיט  הטו  מַַעֲֲ�שֶֶׂ
וִִוי  גֶֶערֶֶעכְְנְְט  וֶֶוערְְט  וֶֶועלְְכֶֶע  וָָורְְאט 
אִִים  הָָאט  מֶֶען  וֹֹּפּעֵֵל(,   בְּ�ְ ה  מַַעֲֲ�שֶֶׂ אַַ 
רְְּוּדךְְ   פַַלְְאן  וֶֶועט  עֶֶר  אַַז  אָָנְְגֶֶעזָָאגְְט 

יִִצְְחָָק'ס אֵֵיינִִיקְְלֶֶעךְְ.

ן  ק ּוּא סּוּ ָ ז דֶֶער פָּ� ֵ ן דָָאס אִִיז מְְרַַמֵּ� ו. ּוּא
גֶֶעקָָאנְְט  הָָאט  אַַוֹֹזי  וִִוי  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט: 
"אַַבְְרָָהָָם  רְְּוּדךְְ    – יִִצְְחָָק"  וֹֹּתּלְְוֹֹדת  " זַַיְְין 
מֵֵיינְְט,  דָָאס  וָָואס  יִִצְְחָָק",  אֶֶת  הוֹֹלִִיד 



פרשת תודלות א   |   לקוטי שיחות 10

– and thus impart his qualities to him – he also made 
Yitzchak capable of fathering descendants of his 
own and imparting these qualities to them.

What was the legacy of Avraham imparted to 
Yitzchak? “Avraham was one”22 – he was the only 
Jew in the entire world. The entire world stood on 
one side, and he stood on the other.23 Nevertheless, 
Avraham proceeded undaunted. He proclaimed 
G-d’s name everywhere, as the Torah relates,24 קְְרָָא  וַַיִּ�ִ
ם הֲֲוָָיָָ' אֵֵ־ל עוֹֹלָָם ֵ שֵׁ� ם בְּ�ְ ָ  He called out there the name of“ ,שָׁ�
the L-rd, the eternal G-d.” 

As explained in Chassidus,25 although עוֹֹלָָם  אֵֵ־ל 
literally means “the eternal G-d,” the word olam, 
translated as “eternal,” also means “world.” Build-
ing on that meaning, עוֹֹלָָם  could be interpreted אֵֵ־ל 
as העוֹֹלָָם -G-d of the world.” However, that in“ ,אֵֵ־ל 
terpretation has a shortcoming. It allows for the 
understanding that, although G-d is the master of 
the world, the world is one distinct entity and G-d 
is a separate entity. By contrast, אֵֵ־ל עוֹֹלָָם suggests that 
G-d and the world are one. Avraham was proclaim-
ing that the very existence of the world itself derives 
“from the truth of His Being,”26 from G-dliness. As 
such, “there is nothing else besides Him.”27

Avraham transmitted this way of life as an in-
heritance to his son Yitzchak. Because of this legacy, 
Yitzchak had the potential to conceive offspring: 
spiritual offspring, Torah, mitzvos, and good deeds, 
and also offspring in a simple sense, descendants 
who endure and stand forever, progeny into whose 
hands Og would ultimately fall. 

22. Yechezkel 33:24.

23. Bereishis Rabbah 42:8.

24. Bereishis 21:33.

25. See Likkutei Torah, Parshas Ki 
Savo, Devarim, pp. 42d, 43c; the 
conclusion of the maamar begin-

ning Anochi Havayah Elokecha, 
5673, in the series of maamarim 
entitled BeShaah Shehikdimu, 5672, 
Vol. 1, p. 257; the maamar entitled 
Basi LeGani, 5711, sec. 8 (Sefer 
HaMaamarim Basi LeGani, Vol. 
1, p. 35; Toras Menachem, Sefer 

HaMaamarim Melukat, Vol. 2, p. 
270).

26. Rambam, Hilchos Yesodei HaTo-
rah 1:1.

27. Devarim 4:35, cited by Rambam, 
loc. cit. 1:4.

עֶֶס  ן  ּוּא יִִצְְחָָק'ן  רְְאן  גֶֶעבָּ�ָ הָָאט  עֶֶר 
גֶֶעמַַכְְאט  הָָאט  עֶֶר  אַַז  וֹֹאיךְְ  מֵֵיינְְט 

יִִצְְחָָק'ן ּוּצ וֹֹמלִִיד זַַיְְין.

וֹֹּתּרָָה   דִִי  וִִוי   – עִִנְְיָָן  אַַבְְרָָהָָם'ס 
אַַז כָָאטׁשׁ  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  דֶֶערְְצֵֵיילְְט – 
אִִיז  )אַַבְְרָָהָָם  אַַבְְרָָהָָםטז  הָָיָָה  אֶֶחָָד 
אִִין  אִִיד  אֵֵיינְְצִִיקֶֶער  אֵֵיין  גֶֶעוֶֶוען 
גַַאנְְצֶֶע  דִִי  וֶֶועלְְט(,  גַַאנְְצֶֶער  דֶֶער 
זַַיְְיט  אֵֵיין  ן  ּוּפ גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  וֶֶועלְְט 
זַַיְְיטיז,  ן דֶֶער צְְוֵֵוייטֶֶער  ן עֶֶר – ּוּפ ּוּא
ם  מֶֶּוּאעטּוּ  עֶֶר  הָָאט  נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  ּוּפ
טְְנְְס  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶעם  פְְּוּרן  וֹֹאיסְְגֶֶע
הֲֲוָָיָָ'  ם  ֵ שֵׁ� בְּ�ְ ם  ָ שָׁ� קְְרָָא  "וַַיִּ�ִ נָָמֶֶאען, 
הָָעוֹֹלָָם"  "אֵֵ־ל  נִִיט  עוֹֹלָָם"יח,  אֵֵ־ל 
גֶֶעמֵֵיינְְט  עֶֶס  וָָולְְאט  דַַאן  וָָואס   –
זַַאךְְ  נְְדֶֶער  ּוּזא בַּ�ַ אַַ  אִִיז  וֶֶועלְְט  אַַז 
נְְדֶֶער  ּוּזא בַּ�ַ אַַ  אִִיז  גֶֶ־טְְלֶֶעכְְקַַיְְיט  ן  ּוּא
אִִיז  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶער  ן  ּוּא זַַאךְְ 
יִִת וֹֹאיף דֶֶער וֶֶועלְְט,  הַַבַּ�ַ עַַל  בַּ�ַ וֹֹליז  בְּ�ְ
אַַז  פְְּוּרן,  וֹֹאיסְְגֶֶע הָָאט  אַַבְְרָָהָָם  נָָרא 
אִִיז  פָָּוּגא   וֶֶועלְְט  ן  ּוּפ ת  מְְצִִיּוּא דִִי 
ת, – אֵֵין  צְְוֹֹא"יט, אֱֱלֹקֹּוּ ָ ת הִִמָּ� "מֵֵאֲֲמִִתַּ�ַ

וֹֹּדּ. בַַ עוֹֹד מִִלְּ�ְ

הָָאט  הַַנְְהָָגָָה  דָָזִִאיקֶֶע  דִִי  ן  ּוּא
ה  ָ � שָּּׁוּר� י בִּ�ִ ן  ערְְגֶֶעגֶֶעבְּ�ְ אִִיבֶּ�ֶ אַַבְְרָָהָָם 
דֶֶעם  רְְּוּדךְְ   וָָואס  יִִצְְחָָק,  ן  ּוּז זַַיְְין  ּוּצ 
וֹֹּתּלְְוֹֹדת יִִצְְחָָק –  זַַיְְין  הָָאט גֶֶעקֶֶענְְט 
טוֹֹבִִים,  ים  מַַעֲֲ�שִִׂ ן  ּוּא מִִצְְוֹֹות  וֹֹּתּרָָה, 
טוֹֹ – אַַז זֵֵיי  ּוּׁשׁ פְְ וֹֹּתּלְְוֹֹדת וֹֹאיךְְ כִּ�ִ ן  ּוּא
מִִים  קַַיָּ�ָ זַַיְְינֶֶען,  אֵֵיינִִיקְְלֶֶעךְְ(,  )זַַיְְינֶֶע 
אִִין  פַַלְְאט  עוֹֹג  ן  ּוּא לְְעוֹֹלָָם,  בִִים  וְְנִִצָּ�ָ

זֵֵייעֶֶרֶֶע הֶֶענְְט.



PAR SHAS Toldos I  |   Tra nsmitti ng a Legacy11

The Path Forward
7. The lesson every Jew can derive from this 

is: When a Jew considers the setting in which he 
is found, a world “whose deeds are harsh and 
evil and in which the wicked prevail,”28 he may 
feel lost. After all, he is confronted by a mani-
fold concealment and veiling of G-dliness. Even 
within his own life, the greater part of his day is 
spent on matters of this world, some of which 
stand very forcefully against matters of holi-
ness. The situation is comparable to – and even 
surpasses – pitting Og’s strength against that of 
an eight-day-old child; this is particularly true 
regarding the external concealments and chal-
lenges one faces. Indeed, the challenges every Jew 
faces as an individual are mirrored in – and mul-
tiplied by the challenges of our people as a whole, 
since the Jews are “the fewest of all peoples.”29

Even when a Jew is engaged in matters of 
holiness and, certainly, when he makes “a great 
feast,” at which “all the peoples of the earth shall 
see that the name of G-d is called upon you,”30 
there are those who come and say they can de-
stroy him and reduce him to nothing.

In such circumstances, he might think: From 
where can I draw strength to live a life of Torah, 
mitzvos, and good deeds? The challenges are all 
so much greater because this service is demand-
ed of him not only at Neilah, the concluding 
prayer on Yom Kippur, when everyone is spiri-
tually aroused, but throughout the entire year. 
How can he overcome the all-encompassing 
concealment and veiling of G-dliness he faces?

In response, he is taught the lesson, “The ac-
tions of the Patriarchs are a sign [– and empower 
–] their descendants,”31 and “Avraham fathered 

28. Tanya, ch. 6.

29. Devarim 7:7. 

30. Ibid. 28:10.

31. Ramban, Bereishis 12:6, based 
on Midrash Tanchuma, Parshas 

Lech Lecha, sec. 9.

יֶֶעדֶֶער  ּוּצ  דֶֶעם  ן  ּוּפ נְְג  אָָנְְוַַויְְיּוּז דִִי  ז. 
אִִידְְן אִִיז:

טְְארַַכְְאט זִִיךְְ ּוּאוו עֶֶר  עַַת אַַ אִִיד בַּ�ַ ַ שַׁ� בְּ�ְ
גֶֶעפִִינְְט זִִיךְְ: עֶֶר גֶֶעפִִינְְט זִִיךְְ אִִין אַַן עוֹֹלָָם 
עִִים  ָ וְְהָָרְְשָׁ� וְְרָָעִִים  ים  ִ קָָשִׁ� יו  מַַעֲֲ�שָָׂ וָָואס 
זַַיְְינֶֶע  וָָואס  וֶֶועלְְט  )אַַ  וֹֹּבּכ,   וֹֹּגּבְְרִִים 
ן  ּוּא לֶֶעכְְט  ְ שְׁ� ן  ּוּא וֶֶוער  ְ שְׁ� זַַיְְינֶֶען  ים  מַַעֲֲ�שִִׂ
עֶֶר  אִִים(,  אִִין  זִִיךְְ  טַַרְְאקְְן  ְ שְׁ� עִִים  ָ רְְשָׁ� דִִי 
ן אֲֲפִִיּוּל  רִִים, ּוּא הָָאט פִִיל הַַעֲֲלָָוֹֹמת וְְהֶֶסְְתֵּ�ֵ
גְְרֶֶעסְְטֶֶער  דֶֶער  דָָאךְְ  אִִיז  אַַלֵֵיין  זִִיךְְ  יי  בַּ�ַ
א אִִים אַַוֶֶועק וֹֹאיף  ן טָָגא גֵֵייט בַּ�ַ טֵֵייל ּוּפ
טֵֵייעֶֶן מִִיט אַַ  ְ ה וֶֶועלְְכֶֶע שְׁ� עִִנְְיָָנֵֵי עוֹֹלָָם הַַזֶּ�ֶ
ה  ָ � שָּּׁוּד� קְְ ן  ּוּפ עִִנְְיָָנִִים  דִִי  אַַנְְטְְקֶֶעגְְן  וֹֹּתּקֶֶף 
אַַ  אַַנְְטְְקֶֶעגְְן  עוֹֹג  ן  ּוּפ טַַרְְאקַַיְְיט  ְ שְׁ� דִִי  וִִוי 
בִִּוּפְְרַַט  ן נָָאךְְ מֶֶער,  ן אַַכְְט טֶֶעג ּוּא קִִינְְד ּוּפ
רִִים,  וְְהֶֶסְְתֵּ�ֵ הַַעֲֲלָָוֹֹמת  דְְוֹֹריסֶֶענְְדִִיקֶֶע  דִִי 
ם  כְְלַַל זַַיְְינֶֶען דָָאךְְ – אַַתֶּ�ֶ אַַוֹֹזי וֹֹאיךְְ אִִידְְן בִּ�ִ
קְְלֶֶענְְסְְטֶֶע  )דִִי  יםאכ  ִ הָָעַַמִּ� ל  מִִכָּ�ָ הַַמְְעַַט 

ן דִִי פֶֶעלְְקֶֶער(. ְ צְְוִִוישְׁ�

ן  ט אִִין עִִנְְיָָנִִים ּוּפ עַַת אַַז עֶֶר טּוּ ַ שַׁ� ן בְּ�ְ ּוּא
מַַכְְאט  עֶֶר  אַַז  נָָאךְְ  רֶֶעדט  וֶֶוער  ה,  ָ � שָּּׁוּד� קְְ
הָָאָָרֶֶץ  י  ֵ ל עַַמֵּ� כָּ�ָ וְְרָָּוּא  אַַז  גָָוֹֹדל,  ה  תֶּ�ֶ ְ אַַ מִִשְׁ�
מֶֶּוּען אַַזֶֶעלְְכֶֶע  ם ה' נִִקְְרָָא עָָלֶֶיךָָבכ, ק ֵ י שֵׁ� כִּ�ִ
ן  זָָאגְְן אַַז מֶֶען קֶֶען אִִים צֶֶערַַיְְיבְּ�ְ וֶֶועלְְכֶֶע 

ן אִִים אַַיִִן וְְאֶֶפֶֶס. ן מַַכְְאן ּוּפ ּוּא

ן  ּוּפ טָָאן:  טְְרַַכְְאט  אַַ  דָָאךְְ  עֶֶר  קֶֶען 
וֹֹּתּרָָה   וֹֹאיף  ֹחַַ  כֹּ� נֶֶעמֶֶען  עֶֶר  וֶֶועט  וַַונֶֶאען 
ן דָָאס דַַרְְאף  ים טוֹֹבִִים? ּוּא מַַּוּעֲֲ�שִִׂ  מִִצְְוֹֹת 
יי אִִים, נִִיט  דָָאךְְ זַַיְְין, דָָאס מָָאנְְט מֶֶען בַּ�ַ
גַַאנְְץ  אַַ  נָָרא  נְְעִִילָָה  ּוּצ  רּוּּפּ    כִּ�ִ יוֹֹם  נָָרא 
מֶֶּוּען דִִי אַַלֶֶע  יְְיק יָָרא. וִִוי אַַוֹֹזי קֶֶען עֶֶר בַּ�ַ

רִִים? הַַעֲֲלָָוֹֹמת וְְהֶֶסְְתֵּ�ֵ

ה  מַַעֲֲ�שֵֵׂ הוֹֹרָָאָָה:  אַַ  אִִים  מֶֶען  זָָאגְְט 
נִִיםגכ. אַַבְְרָָהָָם חַַֹ( לַַבָּ�ָ נְְתִִינַַת כֹּ�  אָָוֹֹבת סִִימָָן )ּוּ



פרשת תודלות א   |   לקוטי שיחות 12

Yitzchak.” Every Jew descends from Avraham, 
our Patriarch, the forefather of all Jews. He was 
not intimidated by the entire world and pro-
claimed אֵֵ־ל עוֹֹלָָם, that the world itself is G-dliness, 
that “there is nothing else besides Him.” Through 
this, “he fathered Yitzchak,” granting him the po-
tential to establish a legacy according to both the 
above-mentioned interpretations.

Similarly, in every time and place, every Jew 
has absolutely nothing to fear from those who 
think that “their power and the might of their 
hand”32 enable them to prevail. A Jew’s strength 
stems from his bond with G-d that transcends 
understanding and knowledge, and is brought 
down even into his everyday, ordinary actions. In 
doing so, he makes the physical into a conduit for 
G-dliness, producing the offspring of Yitzchak in 
a spiritual sense. 

Through this, blessing is also drawn down 
for the offspring of Yitzchak in the simple sense 
– Yitzchak’s descendants are empowered to tri-
umph over all those who fight against G-d and 
His Torah, just as they triumphed in the war 
against Og. Such conduct prepares and readies 
them to take possession of Eretz Yisrael, our Holy 
Land, led by Mashiach. May he come speedily in 
our days.

32. Cf. Devarim 8:17.

ן  ּוּפ טַַאמְְט  ְ שְׁ� עֶֶר  יִִצְְחָָק.  אֶֶת  הוֹֹלִִיד 
אַלֶֶע  ן  , דֶֶער פָָטֶֶאער ּוּפ אָָבִִיּוּנ אַַבְְרָָהָָם 
עֵֵל גֶֶעוָָורְְאן  ָ אִִידְְן, וָָואס עֶֶר אִִיז נִִיט נִִתְְפָּ�
רִִיעֶֶן  ְ ן גֶֶעשְׁ� ן דֶֶער גַַאנְְצֶֶער וֶֶועלְְט ּוּא ּוּפ
ת –  אֵֵ־ל עוֹֹלָָם, אַַז דִִי וֶֶועלְְט אִִיז אֱֱלֹקֹּוּ
 – אִִיז  דֶֶעם  רְְּוּדךְְ   ן  ּוּא וֹֹּדּ,  בַַ מִִלְּ�ְ עוֹֹד  אֵֵין 
ן־ יידֶֶע – וֹֹאיבְּ�ְ הוֹֹלִִיד אֶֶת יִִצְְחָָק, וֹֹליט בֵּ�ֵ

ים. ִ שִׁ� יּוּר ֵ דֶֶערְְמָָאנְְטֶֶע – פֵּ�

יֶֶעדֶֶער  אִִין  אִִיד  יֶֶעדֶֶער  וֹֹאיךְְ  אַַוֹֹזי 
נִִיט  גָָרא  הָָאט  אָָרְְט  יֶֶעדֶֶער  ן  ּוּא צַַיְְיט 
וָָואס  דִִי  פַַרא  זִִיךְְ  רֶֶעקְְן  ְ שְׁ� וּ�צ  וָָואס 
עֶֶר  וכ',  יָָדָָם  וְְעֹֹצֶֶם  ֹחָָם  כֹּ� אַַז  מֵֵיינֶֶען 
טְְן  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ מִִיטְְן  זִִיךְ�  ינְְדט  פַַרְְאבִּ�ִ
ן טְְרָָאגְְט דָָאס  עַַם וְְדַַעַַת, ּוּא ַ לְְמַַעְְלָָה מִִטַּ�
ן  ּוּא טֶֶעג  וָָוכֶֶאעדִִיקֶֶע  אִִין  וֹֹאיךְְ  אַַרָָּפּא 
ן  ּוּפ מַַכְְאט  ן  ּוּא ים,  מַַעֲֲ�שִִׂ וָָוכֶֶאעדִִיקֶֶע 
וֹֹּתּלְְוֹֹדת   ת,  אֱֱלֹקֹּוּ וּ�צ  לִִים  כֵּ�ֵ ת  ּוּּיּ מִִ ְ שְׁ� גַּ�ַ
דֶֶעם  רְְּוּדךְ�   ן  ּוּא ת,  ּוּּיּ חְְּוּרנִִ  בְּ�ְ יִִצְְחָָק 
יִִצְְחָָק  וֹֹּתּלְְוֹֹדת   אִִין  וֹֹאיךְְ  ךְְ  ָ נִִמְְשָׁ� וֶֶוערְְט 
טוֹֹ, אַַז יִִצְְחָָק'ס אֵֵיינִִיקְְלֶֶעךְְ זַַיְְינֶֶען  ּוּׁשׁ פְְ כִּ�ִ
קֶֶעגְְן  קֶֶעמְְפְְן  וֶֶועלְְכֶֶע  אַַלֶֶע  דִִי  חַַ  מְְנַַצֵּ�ֵ
אַַוֹֹזי  וֹֹּתּרָָה,   זַַיְְין  ן  ּוּא טְְן  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶעם 
ן דָָאס אִִיז דִִי  ן עוֹֹג, ּוּא וִִוי דִִי מִִלְְחָָמה ּוּפ
ם אַַיינֶֶנעמֶֶען אֶֶרֶֶץ  ן הֲֲכָָנָָה ּוּצ מָָה ּוּא הַַקְְדָּ�ָ
יחַַ  ִ מָָשִׁ� רְְּוּדךְְ   ה  ָ וֹֹדשָׁ� הַַקְּ�ְ אֶֶרֶֶץ   – רָָאֵֵל  יִִ�שְְׂ

מְְהֵֵרָָה בְְיָָמֵֵיּוּנ אָָמֵֵן. צִִדְְקֵֵּוּנ בִּ�ִ

)משיחת ש"פ חיי שרה, תשי"ט(

שארבית ברה פ"ל, ו. תאמוחנ פוישור  א(
שר"י ריש שרפת חנ.

רדנים בל, א. ב(
במר"ם פ"א מהוכלת עוכ"ם הכלה ג. ג(

שארבית ברה סד, ד. ד(
שארבית אכ, ח. ה(

תוסופת  כפ"ט.  לאיערז  ברדי  רפקי  ו(
ד"ה שש, בשת קל, א.

פישור  אין  זע  י.  גנ,  ברה  שארבית  ז(
שר"י )ואיף שרדמ( ד"ה בן כ"ז, שם יג.

זהר ח"ב חצ, א. ח(

תהלים ב, ז. ט( 
שארבית ברה גמ, ה. פישור שר"י ךל  י(

)יד, יז(.
שארבית ברה גנ, י. יא(

תרוה רוא ריש שרפת ךל. יב( 
זע ואיספילרעך לקו"ש ח"א עדומ 19  יג(

ואן ווייטער.
וחנמת גמ, ב. יד(

שרדמ ברה שרפת ךל פ' דמ, בכ. טו(
יזחקלא גל, דכ. טז( 

שארבית ברה במ, ח. יז(

שארבית אכ, גל. יח(
ד"ה  סוף  ג.  גמ,  תאוב  תרוה  לקוטי  יט(
)בהךשמ  תער"ג  לאקיך  ה'  כנאי 
תער"ב ח"א(. ד"ה אבתי נגלי תשי"א 
ואת ח )סה"מ אבתי נגלי ח"א ע' לה. 

סה"מ ולמקט ח"א ע' ט(.
תניא פ"ו. כ( 

רבדים ז, ז. אכ(
רבדים חכ, י. בכ(

זע לקו"ש ח"א עדומ 35, הערה 17. גכ(



PAR SHAS Toldos I I   |   Li ving in T wo Worlds13 PAR SHAS Toldos I I   |   Li ving in T wo Worlds13

Introduction

Each of us experiences moments that lift us beyond ourselves – a profound prayer, an insight 
that illuminates everything, an experience of connection that feels timeless. However, this 
moment is fleeting; the inspiration recedes and we return to ordinary life. Perhaps, we 

carry a memory,  but the living reality seems to belong to another realm, inaccessible amid the 
concerns of everyday existence.

What if it didn’t have to fade? What if the boundary between transcendent experience and 
daily life were less absolute than we assume? The Kabbalists speak of “living in the house and 
the loft simultaneously”1 – dwelling in this material world while remaining conscious of higher 
realities – not alternating between them but inhabiting both at once.

This seems impossible. How can a soul anchored in physical existence retain awareness of 
what lies beyond? Yet in the sichah that follows, the Rebbe reveals that our forefather Yitzchak 
lived in this manner. Like a father who conveys an inheritance to his children, Yitzchak trans-
mitted this capacity to all his descendants. As a result, each of us can integrate the heightened 
spiritual awareness we feel at certain times into our daily experience, making it an ongoing part 
of our lives.

Toldos II  |  תודלות ב
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Toldos, 5714 (1953)

1. Likkutei Torah of the Arizal, Par-
shas Bereishis.

Living in Two Worlds



פרשת תודלות ב   |   לקוטי שיחות 14

To Whom Will Our People Turn in the Future?

1. Our Sages1 teach that in the Ultimate Fu-
ture, the Jews will turn to Yitzchak specifically 
and say, “For you are our father.”2 Chassidus3 
explains the reason is that Yitzchak embodied 
fear and bittul (“self-nullification”), and the 
consummate expression of these qualities will 
be among the innovations of that future era.

It can be said that this is why we find that 
Yitzchak functioned as a paradigm of the Ulti-
mate Future in several ways. Our Sages4 teach 
that G-d gave all the Patriarchs – not only 
Yitzchak – “a foretaste of the World to Come.” 
However, their appreciation of the World to 
Come involved only pleasure – as implied by 
the term “a foretaste.” By contrast, Yitzchak’s 
entire life exemplified the future era, because 
at the Akeidah, when he was bound as a sacri-
fice on Mount Moriah, his soul departed,5 and 
a soul from the World to Come was drawn 
into him.

From One World to Another

2. In truth, this aspect alone does not repre-
sent Yitzchak’s unique quality. The experience 
of a person’s soul departing and returning is 
not exclusive to Yitzchak. For example, there 
are opinions that the son of the Shunamite 
woman6 and others7 also experienced the de-

וֶֶועט  לָָוֹֹבא  לֶֶעָָתִִיד  אַַז  טֵֵייטדכ  ְ שְׁ� עֶֶס  א. 
ה  אַַתָּ�ָ י  כִּ�ִ יִִצְְחָָק'ן  וֹֹאיף  דַַוְְקָָא  זָָאגְְן  מֶֶען 
וֶֶוערְְט  דֶֶעם  וֹֹאיף  טַַעַַם  דֶֶער  כה.  אָָבִִיּוּנ
תוכ וַַויְְיל יִִצְְחָָק אִִיז  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט אִִין חֲֲסִִיּוּד
וָָואס דָָאס  לּוּּטּ,   י בִּ�ִ ן  חַַד ּוּא ַ פַּ� ן  עִִנְְיָָן ּוּפ דֶֶער 
ן דֶֶעם  ים ּוּפ ִ שִׁ� ּוּּדּ ן דִִי חִִי אִִיז דָָאךְְ אֵֵיינֶֶער ּוּפ

ן לֶֶעָָתִִיד לָָוֹֹבא. זְְמַַן ּוּפ

קֶֶען מֶֶען זָָאגְְן, אַַז דֶֶערְְפַַרא גֶֶעפִִינְְט מֶֶען 
ה  ָ מָּ� כַּ�ַ אִִין  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  עֶֶר  אַַז  יִִצְְחָָק'ן  וֹֹאיף 
גְְמָָא דְְלֶֶעָָתִִיד לָָוֹֹבא. וֹֹאיף אַַלֶֶע  ּוּד עִִנְְיָָנִִים בְּ�ְ
א  הַַבָּ�ָ מֵֵעֵֵין עוֹֹלָָם  הִִטְְעִִימָָן  טֵֵייטזכ,  ְ אָָוֹֹבת שְׁ�
כְְּוּזן  ן ּוּצ פַַרְְא רֵֵךְְ הָָאט זֵֵיי גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ ם יִִתְְבָּ�ָ ֵ � )הַַשֵּׁ�
יי אַַלֶֶע אָָוֹֹבת אִִיז  א(, נָָרא בַּ�ַ מֵֵעֵֵין עוֹֹלָָם הַַבָּ�ָ
אִִין  וֹֹליז  בְּ�ְ גֶֶעוֶֶוען  א  עוֹֹלָָם־הַַבָּ�ָ מֵֵעֵֵין  דֶֶער 
ער  אָָבֶּ�ֶ  – הִִטְְעִִימָָן   – גּוּנ  עֲֲ תַּ�ַ ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶעם 
יי יִִצְְחָָק'ן אִִיז זַַיְְין גַַאנְְצֶֶער לֶֶעבְְּן גֶֶעוֶֶוען  בַּ�ַ
עֲֲקֵֵדָָה  דֶֶער  יי  בַּ�ַ ם  וָָוּוּרא דְְלֶֶעָָתִִיד,  גְְמָָא  ּוּד בְּ�ְ
ךְְ  ָ ן סְְ'אִִיז נִִמְְשָׁ� מָָתוֹֹחכ ּוּא ְ רְְחָָה נִִשְׁ� ָ אִִיז דָָאךְְ פָּ�
מָָה דְְעָָלְְמָָא דְְאָָתֵֵי –  ָ גֶֶעוָָורְְאן אִִין אִִים אַַ נְְשָׁ�

א. ן עוֹֹלָָם הַַבָּ�ָ ּוּפ

מַַעֲֲלָָה  דִִי  דָָאס  נִִיט  נָָאךְְ  אִִיז  אֱֱמֶֶת  בֶּ�ֶ ב. 
רְְחָָה  ָ פָּ� ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  ם  וָָוּוּרא יִִצְְחָָק'ן,  ן  ּוּפ
אַַנְְדֶֶערֶֶע.  יי  בַּ�ַ וֹֹאיךְְ  מֶֶען  גֶֶעפִִינְְט  מָָתוֹֹ  ְ נִִשְׁ�
ן  בֶּ�ֶ דֶֶעם  יי  בַּ�ַ אַַז  דֵֵיעוֹֹת  פַַרַַאאן  זַַיְְינֶֶען  עֶֶס 
אִִיז  אַַנְְדֶֶערֶֶעל  נָָאךְְ  יי  בַּ�ַ ן  ּוּא יתכט  ִ נַַּוּׁמִּ�   הַַשּׁ�

1. Shabbos 89b.

2. Yeshayahu 63:16.

3. Torah Or, p. 17c. This concept was 
also explained in the maamar entitled 
Lehavin Inyan Erev Rosh Chodesh 

delivered at this farbrengen. See Toras 
Menachem, Vol. 21, p. 156ff. 

4. Bava Basra 16b.

5. Zohar, Vol. I, p. 60a. See also 
Pirkei D’Rabbi Eliezer, ch. 31.

6. See II Melachim, ch. 4; Zohar, Vol. 
II, p. 44b; see Nitzutzei Oros on that 
passage.

7. Shabbos 88b (which speaks of the 
departure of the Jews souls’ at the 
Giving of the Ten Commandments 

Living in Two Worlds



PAR SHAS Toldos I I   |   Li ving in T wo Worlds15

parture and return of their souls. Yitzchak’s 
unique quality is that he experienced a reali-
ty that transcended this world and, moreover, 
brought a dimension of that reality into this 
world with him, as will be explained below.

Regarding the verse,8 “And the youths ma-
tured,” our Rabbis9 state that when Yaakov and 
Esav turned thirteen years old, “this one (Yaa-
kov) turned to the study halls and this one 
(Esav) turned to idolatry.”

The commentators question:10 The Midrash11

states that Avraham should have lived 180 
years, but five years were taken from him so 
that he would not see Esav, his grandson, go 
astray. Based on the above, this seems prob-
lematic because Avraham was still alive when 
Esav turned to idolatry at the age of 13. The 
reckoning is as follows: Avraham was 100 years 
old when Yitzchak was born, and “Yitzchak 
was sixty years old when [Rivkah] bore 
them,”12 (i.e., Esav and Yaakov). Thus, when 
Esav became thirteen and turned to idolatry, 
Avraham was 173 years old. It comes out that 
in those two years, he would have seen Esav 
going astray. 

Daas Zekeinim MiBaalei HaTosafos13 re-
solves the matter, explaining that during 
those two years – as long as Avraham was 
alive – Esav sinned secretly and Avraham was 
unaware of Esav’s going astray. This answer, 
however, is insufficient, because if Esav could 
have sinned secretly for two years, he could 
also have sinned secretly for another five 
years, and there would have been no need to 
subtract five years from Avraham’s life.

at Sinai); Pirkei D’Rabbi Eliezer, ch. 
33; et al. It is obvious that not all in-
stances of a person’s soul departing 
and returning are identical. 

8. Bereishis 25:27.

9. Rashi on the verse, based on 
Bereishis Rabbah 63:10.

10. Baalei HaTosafos al HaTorah in 
the name of the Talmud Yerushalmi.

11. Bereishis Rabbah 63:12.

12. Bereishis 25:27.

13. Their commentary on the above 
verse, in the name of the Talmud 
Yerushalmi.

ן  ּוּפ מַַעֲֲלָָה  דִִי  מָָתָָם.  ְ נִִשְׁ� רְְחָָה  ָ פָּ� גֶֶעוֶֶוען 
לְְמַַעְְלָָה  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  עֶֶר  וָָואס  אִִיז,  יִִצְְחָָק'ן 
הָָאט  ן  ּוּא וֶֶועלְְט(  פַַרא  )הֶֶעכֶֶער  מֵֵהָָעוֹֹלָָם 
וִִוי  עוֹֹלָָם,  אִִין  מֶֶּוּנען  מִִיטְְגֶֶע דָָרְְאט  ן  ּוּפ

דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט וַַויְְיטֶֶער.

טֵֵייטאל,  ְ שְׁ� עָָרִִים  הַַנְּ�ְ ּוּל  גְְדְּ�ְ וַַיִּ�ִ ק  סּוּ ָ פָּ� וֹֹאיפְְן 
דְְרַַיְְיצְְן  אַַלְְט  גֶֶעוָָורְְאן  זַַיְְינֶֶען  זֵֵיי  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ אַַז 
רֵֵׁשׁ  ֵ פֵּ� וְְזֶֶה  וֹֹׁשׁת  מִִדְְרָָ י  לְְבָָתֵּ�ֵ רֵֵׁשׁ  ֵ פֵּ� זֶֶה  יָָרא, 
י  תֵּ�ֵ לַַעֲֲוֹֹבדַַת אֱֱלִִילִִים )אִִיז יַַעֲֲקֹֹב אַַוֶֶועק אִִין בָּ�ָ
ו – ּוּצ דֶֶער עֲֲוֹֹבדָָה זָָרָָה(.  ן עֵֵ�שָָׂ וֹֹׁשׁת ּוּא מִִדְְרָָ
אַַז  טֵֵייטגל  ְ פְְרֶֶעגְְט מֶֶעןבל וֹֹאיף דֶֶעם, עֶֶס שְׁ�
ן  נְְדֶֶערְְט ּוּא ן הּוּ אַַבְְרָָהָָם הָָאט גֶֶעדַַרְְאפְְט לֶֶעבְּ�ְ
מֶֶּוּנען  גֶֶע ְ אַַכְְצִִיק יָָרא, נָָרא מֶֶען הָָאט אַַרָָפְּא�
דֵֵי עֶֶר זָָלא נִִיט זֶֶען אַַז  יי אִִים פִִינְְף יָָרא כְּ�ְ בַּ�ַ
ת  ּוּּבּ לְְתַַרְְ אַַוֹֹריס  גֵֵייט  אֵֵיינִִיקְְל  זַַיְְין  ו  עֵֵ�שָָׂ
אִִיז  ו  עֵֵ�שָָׂ עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ אַַז  וֹֹאיס  מְְט  קּוּ רָָעָָה, 
אַַבְְרָָהָָם  נָָאךְְ  הָָאט  זָָרָָה,  עֲֲוֹֹבדָָה  ּוּצ  אַַוֶֶועק 
אִִיז  רְְּוּּבּט   גֶֶע יִִצְְחָָק'ס  ּוּצ  ם  וָָוּוּרא ט,  גֶֶעלֶֶעבְּ�ְ
ן  ּוּא יָָרא,  נְְדֶֶערְְט  הּוּ גֶֶעוֶֶוען  אַַלְְט  אַַבְְרָָהָָם 
מְְט  קּוּ וֹֹאתָָם,  לֶֶדֶֶת  בְּ�ְ נָָה  ָ שָׁ� ים  ִ � שִּׁ� ִ שִׁ� ן  בֶּ�ֶ יִִצְְחָָק 
גֶֶעוָָורְְאן  אִִיז  ו  עֵֵ�שָָׂ עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ אַַז  וֹֹאיס  דָָאךְְ 
אֱֱלִִילִִים,  לַַעֲֲוֹֹבדַַת  רֵֵׁשׁ  ֵ פֵּ� ן  ּוּא יָָרא  דְְרַַיְְיצְְן 
דְְרַַיי  נְְדֶֶערְְט  הּוּ גֶֶעוֶֶוען  אַַלְְט  אַַבְְרָָהָָם  אִִיז 
עצִִיק יָָרא, הָָאט עֶֶר דָָאךְְ צְְוֵֵויי יָָרא  ן זִִיבֶּ�ֶ ּוּא

ת רָָעָָה? ּוּּבּ ו אִִיז יוֹֹצֵֵא לְְתַַרְְ גֶֶעזֶֶען וִִוי עֵֵ�שָָׂ

וֹֹּתּסְְוֹֹפת  הַַ עֲֲלֵֵי  מִִבַּ�ַ זְְקֵֵנִִים  עַַת  דַּ�ַ דֶֶער 
חָָטָָא  יָָרא  צְְוֵֵויי  דִִי  אַַז  פַַרְְאעֶֶנְְטְְפֶֶערְְטדל 
ט  ל זְְמַַן אַַבְְרָָהָָם הָָאט גֶֶעלֶֶעבְּ�ְ וֹֹּיּת )כָּ�ָ מַַטְְוֹֹמנִִ בְּ�ְ
הַַאלְְאטֶֶענֶֶערְְהֵֵייט(.  בַּ�ַ גֶֶעזִִינְְדִִיקְְט  עֶֶר  הָָאט 
ם  וָָוּוּרא גּוּנ,  גֶֶע נִִיט  ער  אָָבֶּ�ֶ אִִיז  ץ  יּוּר תִּ�ִ דֶֶער 
זָָלא  עֶֶר  אַַז  זַַיְְין  גֶֶעקֶֶענְְט  הָָאט  עֶֶס  וֹֹאיּבּ 
דָָאךְְ  הָָאט  וֹֹּיּת,  מַַטְְוֹֹמנִִ בְּ�ְ יָָרא  צְְוֵֵויי  זִִינְְדִִיקְְן 
גֶֶעקֶֶענְְט זַַיְְין אַַז עֶֶר זָָלא זִִינְְדִִיקְְן נָָאךְְ פִִינְְף 
ן מֶֶען זָָלא נִִיט דַַרְְאפְְן  וֹֹּיּת, ּוּא מַַטְְוֹֹמנִִ יָָרא בְּ�ְ

ן אַַבְְרָָהָָם'עֶֶן פִִינְְף יָָרא? נֶֶעמֶֶען ּוּפ ְ אַַרָָפְּא�



פרשת תודלות ב   |   לקוטי שיחות 16

Asarah Maamaros14 and Rivo15 offer another 
answer to this difficulty – that from the time of 
the Akeidah, while Yitzchak waited16 until Rivkah 
became three years, he was in Gan Eden.17 These 
years were not included in the sum of his life be-
cause Gan Eden transcends the dimension of time 
in this world. As such, when Yaakov and Esav were 
born, more than sixty-two years had passed since 
Yitzchak’s birth. Nevertheless, Yitzchak was only 
sixty years old, because the years he spent in Gan 
Eden were above the reckoning of time in this world. 

At the time of the birth of Yaakov and Esav, 
Avraham was 162 years old18 and Yitzchak 60. The 
seeming contradiction is resolved because when 
Yitzchak returned to this world and its time, the 
two years he spent in Gan Eden were not counted 
in his age.19 This is the unique virtue of Yitzchak. 
Even when he returned to this world, the time he 
spent in Gan Eden affected him internally; he did 
not age.

By contrast, there are times when a person ris-
es above the ordinary framework of time, but later, 
when he returns to ordinary time, the difference be-
tween his experience in a loftier realm of time and 
the flow of time in this world is noticeable. For ex-
ample, there is a story about the Baal Shem Tov20 
who, in a letter to his brother-in-law, Reb Gershon 
Kitover, described a matter that actually happened 
later in time. The Baal Shem Tov had ascended to 
the world of Yetzirah, where (ten or) fifteen years 
pass in a single glance. In that loftier realm, he saw 

14. Asarah Maamaros, the maamar 
entitled Aim Kol Chai, sec. 3, chs. 
29-30.

15. Rivo, Bereishis 25:27.

16. Rashi, Bereishis 25:20.

17. The spiritual world of the souls.

18. Avraham’s age is significant 
here because this calculation began 
because of the disparity in the ages 
mentioned close to the beginning of 

this section.

19. Rivo brings an example from 
Noach – that since the constella-
tions did not operate during the 
year of the flood, that year was 
not included in his age. However, 
it is understood that, in essence, 
the two concepts are not identical 
since, concerning Yitzchak, the 
concept of time that characterizes 
this world was not at all relevant 
to him. By contrast, regarding the 

flood: a) only the measurement of 
time did not occur, time itself was 
not suspended; b) Noach was not an 
exception, every aspect of the world 
existed under the same conditions. 
See Talmud Yerushalmi, Rosh Ha-
Shanah 1:1. This is not the place for 
further discussion of the matter.

20. See Derech Mitvosecha, p. 59a, 
and the notes and references there.

ן  ן וֹֹאיךְְ ּוּפ מַַאֲֲמָָוֹֹרת ּוּא רָָה  אִִין עֲֲ�שָָׂ
ץ  יּוּר תִּ�ִ אַַ  נָָאךְְ  פַַרַַאאן  אִִיז  רִִיבָָ"א 
יִִצְְחָָק  יָָרְְאן וָָואס  דִִי  אַַז  וֹֹאיף דֶֶעם – 
יז  בִּ�ִ עֲֲקֵֵדָָה  דֶֶער  ן  גֶֶעוַַורְְאטלה ּוּפ הָָאט 
רִִבְְקָָה זָָלא וֶֶוערְְן דְְרַַיי יָָרא מִִיט אֵֵיין 
עֵֵדֶֶן.  ן  גַּ�ַ אִִין  גֶֶעוֶֶוען  עֶֶר  אִִיז   – טָָגא 
ן  גַּ�ַ וַַויְְיל  טַַעַַם  דֶֶעם  זָָאגְְן  מֶֶען  קֶֶען 
עוֹֹלָָם.  ן  ּוּפ זְְמַַן  ן  ּוּפ הֶֶעכֶֶער  אִִיז  עֵֵדֶֶן 
ו זַַיְְינֶֶען  ן עֵֵ�שָָׂ עַַת יַַעֲֲקֹֹב ּוּא ַ שַׁ� מֵֵילָָא בְּ�ְ בְּ�ְ
יִִצְְחָָק'ס  ן  ּוּפ אִִיז  גֶֶעוָָורְְאן,  רְְאן  גֶֶעבָּ�ָ
רְְּוּדכְְגֶֶעגַַאנְְגֶֶען מֶֶער וִִוי  וֹֹׁשׁין  רְְּוּּבּט   גֶֶע
אַלְְט  ער  אָָבֶּ�ֶ יָָרא,  זֶֶעכְְצִִיק  ן  ּוּא צְְוֵֵויי 
אִִיז עֶֶר גֶֶעוֶֶוען אִִינְְגַַאנְְצְְן נָָרא זֶֶעכְְצִִיק 
ן עֵֵדֶֶן אִִיז עֶֶר  יָָרא, וַַויְְיל דִִי יָָרְְאן אִִין גַּ�ַ
ן אַַבְְרָָהָָם  ן זְְמַַן – ּוּא גֶֶעוֶֶוען לְְמַַעְְלָָה ּוּפ
נְְדֶֶערְְט צְְוֵֵויי  אִִיז דַַאן אַַלְְט גֶֶעוֶֶוען הּוּ
אִִיז  יִִצְְחָָק  וֶֶוען  יָָרא.  זֶֶעכְְצִִיק  ן  ּוּא
זְְמַַן,  אִִין  ן  ּוּא עוֹֹלָָם  אִִין  מֶֶּוּען  גֶֶעק
אִִין  גֶֶעוֶֶוען  נִִיט  יָָרא  צְְוֵֵויי  דִִי  זַַיְְינֶֶען 

ים. ִ � שִּׁ� ִ ן שִׁ� וֹֹּבּן, אִִיז עֶֶר גֶֶעוֶֶוען אַַ בֶּ�ֶ  ְ חֶֶשְׁ�

מֶֶען  וָָואס  אַַמָָלא  פַַרַַאאן  אִִיז  עֶֶס 
זְְמַַן,  ן  ּוּפ הֶֶעכֶֶער  וֹֹאיף,  זִִיךְְ  ט  הוֹֹיבְּ�ְ
מֶֶּוּענְְדִִיק אִִין זְְמַַן אִִיז  עטֶֶער ק ֶ פֶּ� ְ ן שְׁ� ּוּא
ר. אַַוֹֹזי וִִוי עֶֶס אִִיז פַַרַַאאן אַַ  דָָאס נִִיכָּ�ָ
עֶֶר  וָָואס  טוֹֹבול  ם  ֵ שֵׁ� עַַל  בַּ�ַ ן  ּוּפ רּוּּפּ   סִִי
ר'  וָָוגֶֶאער  ְ שְׁ� זַַיְְין  ּוּצ  ן  רִִיבְּ�ְ ְ גֶֶעשְׁ� הָָאט 
הָָאט  וֹֹּפּעֵֵל   בְּ�ְ וָָואס  עִִנְְיָָן  אַַן  וֹֹׁשׁן'ן  גֵֵרְְ
דֶֶער  וַַויְְיל  עטֶֶער.  ֶ פֶּ� ְ שְׁ� סִִאירְְט  ַ פַּ� דָָאס 
עוֹֹלַַם  אִִין  אַַוֹֹריף  אִִיז  טוֹֹב  ם  ֵ שֵׁ� עַַל  בַּ�ַ
)צֶֶען  אִִיז  דָָרְְאטְְן  וָָואס  וכ'  הַַיְְצִִירָָה 
אַַחַַת. סְְקִִירָָה  בִּ�ִ יָָרא  פְְּוּפצְְן    אָָדֶֶער( 



PAR SHAS Toldos I I   |   Li ving in T wo Worlds17

the event concerning Reb Gershon, even though, in ac-
tual fact, it happened much later. 

Nevertheless, the Baal Shem Tov was not removed 
from the sequence of time in this world. This is partic-
ularly true since his body remained below during his 
soul’s ascent. Yitzchak’s ascent to Gan Eden was entirely 
different.

Yitzchak’s experience in Gan Eden remained in his 
consciousness even afterwards, when he returned to 
the material plane of this world. This is evident from 
Yitzchak’s words,21 “See the fragrance of my son, [which 
resembles] the fragrance of the field that G-d blessed.” 
“The field that G-d blessed” refers to Gan Eden.22 The 
question arises: How did Yitzchak recognize the fra-
grance of Gan Eden? He remembered from the time 
that he spent in Gan Eden.23

Ordinarily, the pattern is that when a soul descends 
from Gan Eden to this world, an angel comes “and 
strikes it on its mouth,”24 so that the soul forgets the 
Torah it learned, and thus, its experience in Gan Eden 
will not interfere with the manner and order of Divine 
service required in this world. Similarly, when, after 
concluding its life work, the soul must ascend above, it 
must forget “the appearance of this [physical] world.”25 
In other words, for most people, their existence in a 
higher world and their existence in this world cannot 
coexist. This was the unique distinction of Yitzchak – 
that he brought the experience of Gan Eden with him 
when he returned to this world.

The Legacy Yitzchak Imparts

3. Our Sages26 teach, “Only three are designated as 
Patriarchs.” That statement is clarified by explaining27 

21. Bereishis 27:27.

22. See Bereishis Rabbah 65:22; see 
the commentary of Maharzu. Some 
analysis is necessary based on the 
statements in the Zohar, Vol. II, 
p. 39b, and Vol. III, p. 84a, which 
interpret the phrase “the field that 

G-d blessed” differently. This is not 
the place  for further discussion of 
the matter.

23. See Yalkut Reuveini, Parshas 
Toldos, p. 49b.

24. Nidah 30b.

25. Likkutei Torah, Devarim, p. 
84d; Zohar, Vol. II, p. 211b, Vol. III, 
p. 169a.

26. Berachos 16b.

27. Torah Or, Parshas VaEira, p. 
55a.

נִִיט  ער  אָָבֶּ�ֶ אִִים  הָָאט  דָָאס 
ן עוֹֹלָָם  ן זְְמַַן ּוּפ מֶֶּוּנען ּוּפ אַַוֹֹריסְְגֶֶע
אִִיז  ף  ּוּּגּ  זַַיְְין  אַַז  בִִּוּפְְרַַט   ה,  הַַזֶּ�ֶ
ה גֶֶעוֶֶוען  עַַת הָָעֲֲלִִיָּ�ָ ַ שַׁ� דָָאךְְ וֹֹאיךְְ בְּ�ְ

יי יִִצְְחָָק'ן. ן בַּ�ַ אֵֵין כֵּ�ֵ ֶ � ה, מַַה שֶּׁ� ָ לְְמַַטָּ�

אִִין  זַַיְְין  ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  ן  ּוּא
גֶֶעוֶֶוען  יִִצְְחָָק'ן  יי  בַּ�ַ אִִיז  עֵֵדֶֶן  ן  גַּ�ַ
ה,  ָ לְְמַַטָּ� זַַייְְעֶֶנְְדִִיק  דֶֶערְְנָָאךְְ  וֹֹאיךְְ 
הָָאט  יִִצְְחָָק  אַַז  גֶֶעפִִינֶֶען  מִִיר  וִִוי 
רְְוֹֹכ  בֵּ�ֵ ר  ֶ אֲֲשֶׁ� דֶֶה  �שָָׂ רֵֵיחַַ  כְּ�ְ גֶֶעזָָאגְְט 
גּוּל  פְְ אִִין  אִִיז  עֵֵדֶֶןזל,  ן  גַּ�ַ  – הֲֲוָָיָָ' 
סְְּוּאווט?  ן וַַונֶֶאען הָָאט עֶֶר גֶֶע ּוּפ
ן דֶֶער  נָָרא עֶֶר הָָאט גֶֶעדֶֶענְְקְְט ּוּפ
אִִין  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  עֶֶר  וָָואס  צַַיְְיט 
ן עֵֵדֶֶן. הֲֲגַַם דֶֶער סֵֵדֶֶר אִִיז דָָאךְְ,  גַּ�ַ
ן  ּוּפ מְְט  קּוּ מָָה  ָ נְְשָׁ� דִִי  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ אַַז 
מַַלְְאָָךְְ  אַַ  מְְט  קּוּ ה,  ָ לְְמַַטָּ� עֵֵדֶֶן  ן  גַּ�ַ
זָָלא  עֶֶס  דֵֵי  כְּ�ְ יוחל,  ִ פִּ� עַַל  סְְּוּטָָוֹֹר 
ן  ל זַַיְְין ּוּצ דֶֶעם וֹֹאפֶֶן ּוּא נִִיט מְְבַַלְְבֵּ�ֵ
ן דֶֶער עֲֲוֹֹבדָָה וָָואס דַַרְְאף  סֵֵדֶֶר ּוּפ
דִִי  וֶֶוען  וִִוי  גְְמַַת  ּוּד  – ה  ָ לְְמַַטָּ� זַַיְְין 
לְְמַַעְְלָָה  זַַיְְין  עוֹֹלֶֶה  דַַרְְאף  מָָה  ָ נְְשָׁ�
חֵֵיּוּז  וֹֹאיף  פַַרְְאגֶֶעסְְן  זִִי  דַַרְְאף 
ן  דְְהַַאי עָָלְְמָָאלט, דֶֶעם וֹֹאיסְְזֶֶען ּוּפ
יִִצְְחָָק'ן  יי  בַּ�ַ ער  אָָבֶּ�ֶ וֶֶועלְְט,  דֶֶער 
וָָואס   , וֹֹאיפְְטּוּ דֶֶער  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז 
מֶֶּוּנען דִִי עִִנְְיָָנִִים  עֶֶר הָָאט מִִיטְְגֶֶע

ה. ָ ן עֵֵדֶֶן לְְמַַטָּ� ן גַּ�ַ ּוּפ

קוֹֹרִִין  אֵֵין  זָָאגְְןמ:  רַַזַַ"ל  דִִי  ג. 
)"אָָוֹֹבת"  ה  ָ לֹשָֹׁ� ְ לִִשְׁ� א  אֶֶלָּ�ָ אָָוֹֹבת 



פרשת תודלות ב   |   לקוטי שיחות 18

that the difference between Yaakov’s sons28 and the 
Patriarchs is that every Jew will not necessarily 
possess all the spiritual attributes exemplified by 
each of Yaakov’s sons. By contrast, every Jew pos-
sesses the spiritual attributes exemplified by each of 
the Patriarchs.

Therefore, every Jew says, “the G-d of our forefa-
thers, the G-d of Avraham, the G-d of Yitzchak, and 
the G-d of Yaakov,”29 because each of the Patriarchs 
imparts the power to emulate his mode of Divine 
service to every Jew and apply it in his own service.

Accordingly, the unique potential of Yitzchak 
mentioned above – the capacity to bring the expe-
rience of Gan Eden into this world – is relevant to 
every Jew.

We find a parallel regarding Shabbos. The Zo-
har30 teaches, “From it, all the days [of the week] are 
blessed.” Although Shabbos – like Gan Eden – tran-
scends time (as explained in the maamar delivered 
at the same farbrengen as this sichah),31 it affects and 
generates blessing for our Divine service through-
out the entire week.

Therefore, we must mention Shabbos every day,32 
as we say in our prayers, “Today is the first day of the 
Shabbos,” “…the second day of the Shabbos,” etc. 
Mentioning Shabbos in this way is included in the 
mitzvah,32 “Remember the Shabbos day.” In a sim-
ilar vein, our Sages33 relate that Shammai the Elder 
“would eat in honor of Shabbos every day.” Whenev-
er he found a choice food, he would purchase it and 
set it aside for Shabbos, saying, “This is [in honor 
of] Shabbos.”

28. Referred to as “the tribes” 
because they were the progenitors of 
Israel’s twelve tribes.

29. Pesachim 117b.

30. Zohar, Vol. II, p. 88a

31. The maamar entitled Lehavin In-
yan Erev Rosh Chodesh, 5714 (Toras 
Menachem, Vol. 21, p. 158).

32. Mechilta, Yisro, sec. 7; Ramban, 
Shmos 20:8.

33. Beitzah 16a.

טֵֵייט וֹֹאיף דֶֶעם  ְ זַַיְְינֶֶען נָָרא דְְרַַיי(. שְׁ�
דִִי  ן  ּוּפ ק  ּוּּלּ חִִי דֶֶער  אַַז  רּוּאאמ  י בִּ�ִ דֶֶער 
עֶֶס  אַַז  אִִיז,  אָָוֹֹבת  דִִי  מִִיט  בָָטִִים  ְ שְׁ�
אַלֶֶע  אִִידְְן  יֶֶעדֶֶער  יי  בַּ�ַ זַַיְְין  נִִיט  זּוּמ 
ער  אָָבֶּ�ֶ בָָטִִים,  ְ שְׁ� אַַלֶֶע  ן  ּוּפ מַַדְְרֵֵגוֹֹת 
יי  ן דִִי אָָוֹֹבת אִִיז דָָא בַּ�ַ דִִי מַַדְְרֵֵיוֹֹגת ּוּפ
ן יֶֶעדֶֶערְְן  יֶֶעדֶֶער אִִידְְן דִִי מַַדְְרֵֵיוֹֹגת ּוּפ
זֵֵיי. דֶֶערְְפַַרא זָָאגְְט יֶֶעדֶֶער אִִיד,  ן  ּוּפ
וֵֵלֹאקֵֵֹי  יִִצְְחָָק  אֱֱלֹקֵֵֹי  אַַבְְרָָהָָם,  אֱֱלֹקֵֵֹי 
אָָוֹֹבת  דִִי  ן  ּוּפ יֶֶעדֶֶער  וַַויְְיל  יַַעֲֲקֹֹבבמ, 
ן וֹֹאפֶֶן עֲֲוֹֹבדָָתוֹֹ ּוּצ יֶֶעדֶֶער  ֹחַַ ּוּפ גִִיט כֹּ�

אִִידְְן אִִין זַַיְְין עֲֲוֹֹבדָָה.

טַַאנְְדִִיק אַַז דֶֶער עִִנְְיָָן –  ְ אִִיז פַַרְְאשְׁ�
ן עֵֵדֶֶן אִִין וֶֶועלְְט  ן גַּ�ַ ן מִִיטְְנֶֶעמֶֶען ּוּפ ּוּפ
יי יִִצְְחָָק'ן  וָָואס מֶֶען הָָאט גֶֶערֶֶעדט בַּ�ַ

– אִִיז וֹֹנגֵֵעַַ יֶֶעדֶֶער אִִידְְן.

וֹֹאיךְְ  מִִיר  גֶֶעפִִינֶֶען  ע  זֶֶעלְְבֶּ�ֶ דָָאס 
לְְּוּּכּהּוּ   רְְכִִין  יּהּ מִִתְְבָּ�ָ ת, אַַז מִִנֵּ�ֵ בָּ�ָ ַ וֹֹאיף שַׁ�
ט  ְ ענְְטשְׁ� ת וֶֶוערְְן גֶֶעבֶּ�ֶ בָּ�ָ ַ ן שַׁ� יוֹֹמִִיןגמ, ּוּפ
ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  וָָואךְְ,  ן  ּוּפ טֶֶעג  אַַלֶֶע 
וֹֹמ  )כְּ�ְ מַַן  מֵֵהַַזְּ�ְ לְְמַַעְְלָָה  אִִיז  ת  בָּ�ָ ַ שַׁ�
אִִיז  דָָאס  ן  ּוּא אֲֲמָָר(  ַ הַַמַּ� בְּ�ְ אֵֵר  תְְבָּ�ָ נִּ�ִ ֶ שֶׁ�
דֶֶער  ן  ּוּפ עֲֲוֹֹבדָָה  דֶֶער  אִִין  וֹֹנגֵֵעַַ 

גַַאנְְצֶֶער וָָואךְְ.

טָָגא  אַַלֶֶע  מֶֶען  דַַרְְאף  דֶֶערְְפַַרא 
וֹֹׁשׁאן  רִִ יוֹֹם   – תדמ  בָּ�ָ ַ שַׁ� דֶֶערְְמָָנֶֶאען 
דָָאס  וכו',  ת  בָּ�ָ ַ שַׁ� בְּ�ְ נִִי  ֵ שֵׁ� יוֹֹם  ת,  בָּ�ָ ַ שַׁ� בְּ�ְ
זָָוֹֹכר  ן  ּוּפ מִִצְְוָָה  דֶֶער  אִִין  אַַרַַיְְין  גֵֵייט 
ת. אַַוֹֹזי וִִוי מֶֶען גֶֶעפִִינְְט  בָּ�ָ ַ � אֶֶת יוֹֹם הַַשַּׁ�
יֶֶעדֶֶער  וֹֹאיף  אַַז  קֵֵןמה  הַַזָּ�ָ אי  ַ מַּ� ַ שַׁ� וֹֹאיף 

ת. בָּ�ָ ַ זַַאךְְ הָָאט עֶֶר גֶֶעזָָאגְְט לִִכְְוֹֹבד שַׁ�



PAR SHAS Toldos I I   |   Li ving in T wo Worlds19

Experiencing Genuine Pleasure

4. The practical application of the above in our 
Divine service is: When it is demanded of a Jew to 
renounce the desires and pleasures of this world 
and, instead, focus entirely on “One thing I asked of 
G-d... to behold the pleasantness of G-d...,”34 he may 
argue: His soul has been connected with a body and 
an animal soul and placed in this world. As such, 
how can it be demanded that he renounce things 
that lead to worldly satisfaction and instead find 
pleasure only in the pleasantness of G-d? Such ex-
perience belongs to the delights of the higher world, 
Gan Eden, and the like. Only then will the potential 
to behold the pleasantness of G-d be revealed.

That argument can be answered by explain-
ing that he has been given the power of “the G-d 
of Yitzchak”  to gaze into and immerse himself in 
the revelations of the future era and Gan Eden, 
to the point where even now he can experience 
it, exclaiming, “See, the fragrance of Gan Eden....” 
Such an experience enables a person to recognize 
that all the pleasures of this world – even genuine 
pleasures – are nothing more than waste products 
compared to the pleasures of Gan Eden.35 How then 
will he abandon the essential source of pleasure to 
pursue and obtain the waste products? 

Moreover, when what is essential is nullified, 
the derivatives – the pleasures of this world – au-
tomatically become nullified. All the more so does 
this apply to those pleasures that are waste products. 
In other words, if a person neglects and does not 
seek genuine pleasure, the spiritual pleasures of Gan 
Eden, he will also forfeit the derivatives, the pleasures 
of this world, and how much more so the pleasures 
which are merely excess and waste when compared 
to the pleasures of Gan Eden. Therefore, he should 

34. Tehillim 27:4.

35. Likkutei Torah, Bamidbar, p. 
46d. More specifically, as explained 

in that source, according to kabbal-
ah, the pleasures of this world derive 
from the wastes of the loftier realms.

עִִנְְיָָן  נְְדֶֶערְְמָָאנְְטֶֶער  וֹֹאיבְּ�ְ דֶֶער  ד. 
אִִין עֲֲוֹֹבדָָה אִִיז:

אִִידְְן  אַַ  יי  בַּ�ַ מָָאנְְט  מֶֶען  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
ן  ּוּא אֲֲוֹֹות  תַּ�ַ דִִי  ן  ּוּפ זִִיךְ�  זָָאגְְן  ְ אָָפְּ�
ן  ּוּא וֶֶועלְְט,  דֶֶער  ן  ּוּפ פַַרְְאגֶֶענִִיגְְנְְס 
זַַיְְין "אַַחַַת  עִִנְְיָָן זָָלא  זַַיְְין גַַאנְְצֶֶער  אַַז 
נֹֹעַַם הֲֲוָָיָָ' וגו'"ומ,  י וגו' לַַחֲֲוֹֹזת בְּ�ְ אַַלְְתִּ�ִ ָ שָׁ�
דָָאךְְ  הָָאט  מֶֶען  אַַז  עֶֶר,  טַַעֲֲנֶֶה'ט   –
ן  ּוּא ף  ּוּּגּ  מִִיטְְ'ן  דַַוְְקָָא  נְְדְְן  ּוּּבּ פַַרְְא אִִים 
דֶֶער  וֹֹאיף  דַַוְְקָָא  ן  ּוּא הֲֲמִִית  הַַבַּ�ַ נֶֶפֶֶׁשׁ 
ן אִִים  וֶֶועלְְט – הַַיְְינְְט וִִוי קֶֶען מֶֶען ּוּפ
ן זַַכְְאן וֶֶועלְְכֶֶע  זָָאגְְן זִִיךְְ ּוּפ ְ פָָאדֶֶערְְן אָָפְּ�
ן דֶֶער  גֶֶעהֶֶערְְן ּוּצ דִִי פַַרְְאגֶֶענִִיגְְנְְס ּוּפ
פַַרְְאגֶֶענִִיגְְן  וֹֹליז  בְּ�ְ ן  הָָבְּא�ְ ן  ּוּא וֶֶועלְְט 
גֶֶעהֶֶערְְט  דָָאס  וָָואס  הֲֲוָָיָָ'  נֹֹעַַם  ן  ּוּפ
ן  ן יֶֶענֶֶער וֶֶועלְְט, גַּ�ַ גִִּוּנים ּוּפ עֲֲ ּוּצ דִִי תַּ�ַ
ט  ְ עֶֶרְְשְׁ� וָָואס  וַַויְְיטֶֶער  אַַוֹֹזי  ן  ּוּא עֵֵדֶֶן 
לֶֶעקְְט  ְ אַַנְְטְְפְּ� דָָךְ�א  וֶֶועט  דֶֶעמָָלְְאט 
נֹֹעַַם  בְּ�ְ לַַחֲֲוֹֹזת  ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  וֶֶוערְְן 

הֲֲוָָיָָ'?

אַַז  עֶֶנְְטְְפֶֶער  דֶֶער  אִִיז  דֶֶעם  וֹֹאיף 
ן  ֹחַַ ּוּפ כֹּ� דֶֶעם  ן  גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ אִִים  מֶֶען הָָאט 
ן פַַרְְאטִִיפְְן  קְְּוּן ּוּא אֱֱלֹקֵֵֹי יִִצְְחָָק, אַַרַַיְְינְְק
ן  ן לֶֶעָָתִִיד לָָבֹֹא ּוּא זִִיךְְ אִִין דֶֶעם עִִנְְיָָן ּוּפ
קֶֶען  אִִים  יי  בַּ�ַ אַַז  וַַונֶֶאען  יז  בִּ�ִ עֵֵדֶֶן,  ן  גַּ�ַ
וגו',  רֵֵיחַַ  רְְאֵֵה  זַַיְְין  אִִיצְְטֶֶער  וֹֹאיךְְ 
וֶֶועלְְט –  דֶֶער  ן  ּוּפ גִִּוּנים  עֲֲ תַּ�ַ אַַלֶֶע  אַַז 
זַַיְְינֶֶען   – גִִּוּנים  עֲֲ תַּ�ַ אֱֱמֶֶת'עֶֶ  דִִי  אֲֲפִִיּוּל 
גִִּוּנים  עֲֲ ן דִִי תַּ�ַ סוֹֹלֶֶת ּוּפ ְ מֶֶער נִִיט וִִוי פְּ�
עֶֶר  וֶֶועט  וִִוי  הַַיְְינְְט  עֵֵדֶֶןזמ,  ן  גַּ�ַ ן  ּוּפ
לִִּוּציּבּ  גּוּנ  עֲֲ אַַוֶֶועקְְלֵֵייגְְן דֶֶעם עִִיקַַר תַּ�ַ
אַַז  פְְרַַט  בִּ�ִ ן  ּוּא סוֹֹלֶֶת?  ְ פְּ� דִִי  מֶֶּוּען  אק בַּ�ַ
טֵֵל, – וֶֶוערְְט  וֶֶוען דֶֶער עִִיקָָר וֶֶוערְְט בָּ�ָ
ל  כָּ�ָ ן  ּוּא טֵֵל  בָּ�ָ טָָפֵֵל  דֶֶער  ילָָא  ֵ מִִמֵּ� דָָאךְְ 
עֶֶר  דַַרְְאף  דֶֶערְְפַַרא  סוֹֹלֶֶת.  ְ פְּ� דִִי  ן  כֵּ�ֵ ֶ שֶׁ�



פרשת תודלות ב   |   לקוטי שיחות 20

invest all his thoughts on what is essential. The way to 
accomplish this is through bittul (“self-nullification), 
which in Divine service is expressed through kabbalas 
ol (“the acceptance of the yoke of Heaven”). To cite a 
parallel: Regarding the soul’s ascent to Gan Eden, Chas-
sidus36 applies the verse,37 “With this shall the maiden 
come to the king,” and explains that “this” refers to bit-
tul. Even in that lofty realm, bittul is necessary.

The paradigm of this approach is Yitzchak, who is 
identified with bittul and kabbalas ol. For this reason, 
when speaking of him, the Torah uses the phrase,38 “He 
whom Yitzchak feared,” because holding G-d in awe is 
the underlying motivation for these qualities.

A Bride’s Silence

5. Based on the above, it is possible for us to under-
stand the reason for the custom39 that at the wedding 
ceremony, the bride shows her assent by remaining 
silent. True, remaining silent is equivalent to agree-
ing and consenting, as reflected in the legal principle,40 
“Silence is comparable to acknowledgment.” How-
ever, generally, in all matters, it is preferable to state 
one’s consent explicitly. Nevertheless, Jewish custom 
– which has the force of Torah Law41 – is that at a wed-
ding, the bride remains silent.

The reason is: A marriage is intended to bring about 
an inner closeness, a connection of essence to es-
sence – through which the power of the Ein Sof, “G-d’s 
infinite light,”42 is drawn down, leading to “a gener-
ation of the upright who shall be blessed.”43 This can 
be achieved only through complete bittul, which is 
symbolized by silence. This bittul makes it possible to 
experience an inner unity, and through this, ultimate-

36. See Torah Or, p. 96a; Toras 
Chayim, Bereishis, the maamar enti-
tled VeHa’ish Mishta’ah, sec. 10ff.

37. Esther 2:13. The “maiden” refers 
to the soul and “com[ing] to the 
king” refers to experiencing the rev-
elation of G-dliness in Gan Edan.

38. Bereishis 31:42.

39. Torah Or, p. 45a-b.

40. Yevamos 87b.

41. Talmud Yerushalmi, Pesachim 
4:1; Pirkei D’Rabbi Eliezer, ch. 45.

42. Likkutei Torah, Shir HaShirim, 

p. 39d ff.; the maamar entitled Kol 
HaMaarich BeEchad, 5686, sec. 4 
(Sefer HaMaamarim Kuntreisim, 
Vol. 3, pp. 11-12; the maamar 
entitled Mayim Rabim, 5717 (Toras 
Menachem, Sefer HaMaamarim 
Melukat, Vol. 1, p. 323ff.).

43. Tehillim 112:2.

אַַרַַיְְינְְטָָאן  גֶֶעדַַאנְְקֶֶען  זַַיְְינֶֶע  אַַלֶֶע 
אִִין דֶֶעם עִִיקָָר, וָָואס דֶֶער וֶֶועג ּוּצ 
לּוּּטּ, וָָואס אִִין עֲֲוֹֹבדָָה   י דֶֶעם אִִיז בִּ�ִ
לַַת  קַַבָּ�ָ ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  דָָאס  אִִיז 
ן עֵֵדֶֶן  ה אִִין גַּ�ַ עֹֹל – אַַוֹֹזי וִִוי דִִי עֲֲלִִיָּ�ָ
וָָואס וֹֹאיךְְ דָָרְְאט דַַרְְאף זַַיְְין דֶֶער 
אֶֶל  אָָה  בָּ�ָ עֲֲרָָה  הַַנַּ�ַ בָָּוּזֶֶה  " ן  ּוּפ עִִנְְיָָן 

לּוּּטּמט.  י לֶֶךְְ"חמ דֶֶער עִִנְְיַַן הַַבִּ�ִ ֶ הַַמֶּ�

עִִנְְיָָן  דֶֶער  וֹֹאיךְְ  אִִיז  דָָאס  ן  ּוּא
 – יִִצְְחָָק"  חַַד  ַ "פַּ� יִִצְְחָָק'ן,  ן  ּוּפ

לַַת עֹֹל. ן קַַבָּ�ָ לּוּּטּ ּוּא  י בִּ�ִ

וֹֹאיךְְ  מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶערְְמִִיט  ה. 
דֶֶעם  ן  ּוּפ טַַעַַם  דֶֶעם  טֵֵיין  ְ פַַרְְאשְׁ�
ה  לָּ�ָ ין אִִיז הַַכַּ�ַ ִ שִׁ� ּוּּדּ יי קִִי מִִנְְהָָגנ וָָואס בַּ�ַ
תִִיקָָה  ְ שְׁ� טַַקֶֶאע,  אֱֱמֶֶת  וֹֹׁשׁתֶֶקֶֶת. 
גְְלַַיְְיךְְ  אִִיז  וַַויְְיגְְן  ְ )שְׁ� הוֹֹדָָאָָהנ*  כְּ�ְ אִִיז 
ער,  ים זַַיְְין(, אָָבֶּ�ֶ ן מַַסְְכִּ�ִ וִִוי וֹֹמדֶֶה ּוּא
עִִנְְיָָנִִים  אַַלֶֶע  אִִין  אִִיז  גּוּל,  פְְ אִִין 
אַַוֹֹריס  זָָאגְְט  מֶֶען  אַַז  עסֶֶער  בֶּ�ֶ
ין  ִ שִׁ� ּוּּדּ יי קִִי ן דָָאךְְ אִִיז בַּ�ַ , ּוּא ׁשּׁוּר פֵֵי בְּ�ְ
אִִיז  דָָאס  וָָואס  רָָאֵֵל –  יִִ�שְְׂ מִִנְְהַַג  אַַ 

וַַויְְיגְְט? ְ ה שְׁ� לָּ�ָ וֹֹּתּרָָהאנ – אַַז דִִי כַּ�ַ

רְְּוּדךְְ וָָואס  נָָרא דֶֶער טַַעַַם אִִיז: 
בּוּר  קִִי נִִימִִי,  ְ פְּ� בּוּר  קִִי אַַ  זַַיְְין  קֶֶען 
רְְּוּדךְְ דֶֶעם  עֶֶצֶֶם אֶֶל עֶֶצֶֶם – וָָואס 
אֵֵין־ ן  ּוּפ ֹחַַ  כֹּ� דֶֶער  ךְְ  ָ נִִמְְשָׁ� וֶֶוערְְט 

רִִים יְְוֹֹברָָךְְ, – דַַוְְקָָא  ָ וֹֹדר יְְשָׁ� סוֹֹףבנ בְּ�ְ
לּוּּטּ.   י בִּ�ִ טֶֶענְְדִִיקְְן  ְ לְְּוּפשְׁ�  אַַ  רְְּוּדךְְ 
לּוּּטּ וֶֶוערְְט דֶֶער   י רְְּוּדךְְ דֶֶעם בִּ�ִ ן  ּוּא



PAR SHAS Toldos I I   |   Li ving in T wo Worlds21

ly, we reach the level where “a woman 
of valor [becomes] the crown of her 
husband.”44

44. Mishlei 12:4, explained in Torah 
Or, p. 44a.

דֶֶער  ּוּצ  יז  בִּ�ִ מֶֶען  מְְט  דֶֶעם קּוּ רְְּוּדךְְ   ן  ּוּא נִִימִִי,  ְ פְּ� דּוּח  יִִ
גנ. עְְלָָּהּ ת חַַיִִל עֲֲטֶֶרֶֶת בַּ�ַ ֶ מַַדְְרֵֵיגָָה אַַז עֶֶס וֶֶוערְְט אֵֵשֶׁ�

)משיחת ש״פ תולדות תשי״ד(

בשת פט, ב. דכ(
ישעי׳ סג, טז. כה( 

תרוה רוא שרפת תודלות יז, ג. וכ( 
אבב בתאר טז, סוף ע״ב. זכ(

זהר ח״א ס, א. ארוה גם כן רפקי ברדי  חכ(
לאיערז לפ״א.

ורואת  ניצוצי  ארוה  ב.  דמ,  ח״ב  זהר  כט(
שם.

בשת חפ, ב. רפקי ברדי לאיערז לפ״ג  ל(
הנ״ל  לכב  הרפיחה  אדין  בומון  ועדו. 

וושה.
שר״י והאו שארבמית ברה סג, י. אל(

שבם  התרוה  על  תוסופת  בעלי  בל(
הימלשורי.

שארבית ברה סג, יב. גל(
זכ  פבישורם על התרוה שארבית כה,  דל(

שבם הימלשורי.
נשדת   — חנמ  אמגוד  במיא  רביב״א  לה(

אל  הולזמת  ושמש  אלש  הלובמ 
בומן  לבא  ונשתיו.  נמבין  בשחנה 
מבשהותם — איונ מודה לענין דיחצק 
אלש היה לכ ענין המזן דהעלום ולצא. 
רק  חשסרה  א(  לובמב:  כן  אשין  מה 
הדמידה דהמזן. ב( לכש עניני העלום 
היו ומכ חנ זבה. ארוה ימלשורי שאר 

הנשה פ"א ה"א. אוין אכן מקומו.
ךרד וצמתיך נט, א. צבוינוים והעורת  ול(

שם.
סה,  שרפה  סוף  ברה  שארבית  זע  זל(
קצת  עיון  רצויך  מהזר״ו.  פבוישור 
זמהר ח״ב לט, ב. זהר ח״ג דפ, א. אוין 

אכן מקומו.
דנה ל, ב. חל(

לקוטי תרוה רבדים דפ, ד. לט(
וכרבת טז, ב. מ(

תרוה רוא אראו נה, א. אמ( 

פסחים קיז, ב. במ(
זהר ח״ב חפ, א. גמ(

כמילתא יתור פ״ז. במר״ן ומשת כ, ח. דמ(
ביצה טז, א. מה(

תהלים זכ, ד. ומ( 
לקוטי תרוה חלש ומ, ד. זמ(

אסתר ב, יג. חמ(
ד״ה  חיים  תרות  א.  וצ,  רוא  תרוה  זע  מט(

והאיש שמתאה סעיף י אויךל.
תרוה רוא שרפת וישג מה, א. נ( 

יומבת זפ, ב. נ*( 
רפוקי  ה״א.  פ״ד,  פסחים  ימלשורי  אנ( 

ברדי לאיערז מפ״ה.
זע לקו"ש ח"א עדומ 23 הערה 31. בנ(

וישג  שרפת  רוא  תרוה  ד.  יב,  לשמי  גנ(
דמ, א.



פרשת תודלות ג   |   לקוטי שיחות פרשת תודלות ג22   |   לקוטי שיחות 22

Introduction

In the letter of blessing he would send to brides and grooms, the Rebbe would include the 
wish that they “build an everlasting Jewish home based on the foundations of the Torah and 
mitzvos, as they are illuminated with the inner light of the Torah, the teachings of Chassidus.”

The emphasis on the foundation is deliberate; that is the key to permanence. For it to last, 
a building needs foundations that reach deeper than what’s visible on the surface. A marriage 
needs bonds stronger than emotion, a foundation of wisdom and truth that is centuries deep. Yet 
we often proceed into marriage, busy arranging the ceremony and the reception, occupied with 
surface-level preparations. Somehow, we get caught up with the transient, things that are no 
more than temporary, while the eternal, what will make the marriage last, remains unattended.

The Torah offers a different paradigm. When Yitzchak prepared for marriage, he spent three 
years in Gan Eden – not as an escape from this world, but as preparation for building within it. 
Before establishing his home in the physical realm, he first dwelt in a place where evil cannot 
exist, where only absolute truth prevails. This pattern established a principle that echoes through 
the generations: Before a couple can build an everlasting structure in this world, they must first 
lay foundations in the realm of eternal truth.

This is why the Rebbe instructed his followers to receive rabbinic ordination – semichah – 
before marriage. Halachic rulings embody absolute truth. Marriage, too, is meant to be precisely 
such an eternal edifice. Just as a halachic ruling cannot be overturned, a home built on Torah’s 
eternal foundations transcends the fragility of temporal existence. The Rebbe’s teaching reveals 
how this ideal becomes achievable: By first building “a home in Torah” – establishing oneself in 
the realm of eternal truth – one simultaneously creates the conditions for an everlasting home 
in this physical world.

Toldos III  |  תודלות ג
Adapted from a sichah delivered on the second day of Rosh Chodesh Kislev, 5713 (1952)



PAR SHAS Toldos I I I   |   Building One’s Home Through the Torah 23

Three Years in Gan Eden

1. The aforementioned matter1 – that 
Yitzchak spent the time after the Akeidah in 
Gan Eden – is specifically connected with his 
wedding,2 since he was in Gan Eden before 
his wedding as protection against the evil eye. 
As our Sages expound in Yalkut Shimoni:3 
“ ‘Yitzchak went out to meditate in the field’4 – 
From where did he go out? From Gan Eden.” 
Immediately thereafter he encountered Rivkah. 
This is reflected in the continuation of the nar-
rative,5 “And he saw and behold, camels were 
coming, and Rivkah lifted up her eyes….” 

A similar concept applies to every groom 
before his wedding. I specifically heard a direc-
tive from my revered father-in-law, the Rebbe 
Rayatz: For the purpose of protection, a groom 
must not be alone for several days (he did not 
say how many) before the wedding.

Pirkei D’Rabbi Eliezer (the end of ch. 16) 
states that a groom should not be alone . How-
ever, from that source, it appears that the reason 
is for the sake of honor – a concern relevant 
primarily after the wedding. However, I heard 
from the Rebbe Rayatz that a groom should also 
not be alone several days before the wedding for 
the sake of protection.

אִִיז  וָָואס  עִִנְְיָָן  דֶֶעמָָאנְְטֶֶער  דֶֶער  א. 
עִִיקָָר  בְּ�ְ דָָאס  אִִיז  יִִצְְחָָק'ן,  יי  בַּ�ַ גֶֶעוֶֶוען 
ה, וִִוי  נָּּוּ�ָ ן חֲֲת נְְדְְן מִִיט דֶֶעם עִִנְְיָָן ּוּפ ּוּּבּ פַַרְְא
צַַיְְיט  דִִי  אַַז  ט(  )סֶֶעִִיף  פְְרִִיעֶֶר  גֶֶעזָָאגְְט 
ן עֵֵדֶֶן  ה אִִיז עֶֶר גֶֶעוֶֶוען אִִין גַּ�ַ נָּּוּ�ָ פַַרא זַַיְְין חֲֲת
ן אַַן "עַַיִִן־הָָרָָע".  דֵֵי ּוּצ פַַרְְאהִִיטְְן אִִים ּוּפ כְּ�ְ
וַַיֵֵּצֵֵא  ט:  יַַלְְקּוּ אִִין  'נֶֶען  ְ דַַרְְשְׁ� רַַזַַ"ל  דִִי  וִִוי 
ן  עֵֵדֶֶן – ּוּפ ן  מִִגַּ�ַ יָָצָָא  מֵֵהֵֵיכָָן  חַַּוּ,  לָָשׂׂ יִִצְְחָָק 
וַַונֶֶאען אִִיז עֶֶר דָָאס אַַוֹֹריסְְגֶֶעגַַאנְְגֶֶען? – 
אִִים  ים בָּ�ָ ה גְְמַַלִּ�ִ רְְא וְְהִִנֵּ�ֵ ן עֵֵדֶֶן וכו', וַַיַּ�ַ ן גַּ�ַ ּוּפ

א רִִבְְקָָה וגו'. ָ �שָּׂ� וַַתִּ�ִ

יֶֶעדֶֶער  יי  בַּ�ַ וֹֹאיךְְ  אִִיז  עֶֶנְְלֶֶעכֶֶע  דָָאס 
אִִיז  עֶֶס  וִִוי  ה,  נָּּוּ�ָ חֲֲת דֶֶער  פַַרא  אֵֵיינֶֶעם 
דֶֶעם  י'ן  רֶֶבִּ�ִ דֶֶעם  ן  ּוּפ הוֹֹרָָאָָה  דִִי  גֶֶעוֶֶוען 
אַַ  אַַז  "ר,  אַַדְְּוּמ ת  ַ � קְְדֻֻשַּׁ� וֹֹבד  כְּ�ְ וֶֶוער  ְ שְׁ�
חָָתָָן דַַרְְאף עֶֶטְְלֶֶעכֶֶע טֶֶעג )עֶֶר הָָאט נִִיט 
נִִיט  ה  נָּּוּ�ָ חֲֲת דֶֶער  פַַרא  וִִויפְְל(  גֶֶעזָָאגְְט 
רְְקֵֵי  ִ פִּ� אִִין  מִִירָָה.  ְ שְׁ� לִִּוּציּבּ   אַַלֵֵיין,  זַַיְְין 
טֵֵייט,  ְ שְׁ� ט"ז(  רֶֶק  ֶ פֶּ� )סוֹֹף  אֱֱלִִיעֶֶזֶֶר  י  דְְרַַבִּ�ִ
ער  אָָבֶּ�ֶ אַַלֵֵיין,  זַַיְְין  נִִיט  זָָלא  חָָתָָן  דֶֶער  אַַז 
אִִיז  טַַעַַם  דֶֶער  אַַז  וֹֹאיס  וַַויְְיזְְט  דָָרְְאט 
נָָאךְ  יךְְ  יָּ�ָ ַ שַׁ� אִִיז  דָָאס  וָָואס  וֹֹבד,  כָּ�ָ לִִּוּציּבּ 
אִִיךְְ  הָָּבּא  י'ן  רֶֶבִּ�ִ ן  ּוּפ ער  אָָבֶּ�ֶ ה,  נָּּוּ�ָ חֲֲת דֶֶער 
גֶֶעהֶֶערְְט, אַַז דֶֶער חָָתָָן זָָלא נִִיט זַַיְְין אַַלֵֵיין 
ה  נָּּוּ�ָ חֲֲת דֶֶער  פַַאר  טֶֶעג  עֶֶטְְלֶֶעכֶֶע  וֹֹאיךְְ 

מִִירָָה. ְ לִִּוּציּבּ שְׁ�

1. See the previous sichah, sec. 2.

2. Bereishis Rabbah 56:11. 

3. Yalkut Shimoni, Bereishis, sec. 109, 
referring to Bereishis 24:42.

4. Bereishis 24:63.

5. Ibid. 24:63-64.

Building One’s Home 
 Through the Torah



פרשת תודלות ג   |   לקוטי שיחות 24

Where Evil Cannot Remain

2. The connection between a wedding and Gan 
Eden also appears in the sixth wedding blessing:6 
“Grant joy to these loving companions as You 
granted joy to Your creation in Gan Eden long 
ag o.”

The connection between the two can be ex-
plained as follows: As known, Gan Eden cannot 
tolerate any evil. For this reason, Adam was ex-
pelled from Gan Eden after the sin. By sinning, he 
absorbed evil into his being and thus could no lon-
ger remain in that holy place.

Navigating the Hierarchy of Spiritual Existence

3. There are different levels within the worlds 
that are lower than Gan Eden.7 In general, they 
are divided into three categories: Asiyah, Yetzirah, 
and Beriah. The world of Asiyah is mostly evil; 
because of this, in this realm, evil can overpower 
good. The world of Yetzirah is half good and half 
evil, and the world of Beriah is predominantly 
good.8

This also explains the difference between the 
Talmud Bavli and the Talmud Yerushalmi. Out-
side of Eretz Yisrael,9 G-d controls existence 
through garments from the world of Asiyah. 
Therefore, most of the study in the Talmud Bavli10 
follows the pattern of question and answer, sifting 
through matters that are not clear on their own and 
require clarification. Through laboring to answer 
the questions and resolve the contradictions, a 
student refines the spiritual source of the material 
entities.

6. Kesubos 8a (see Rashi, who states 
that the blessing is specifically 
referring to Adam, the first man); 
Rambam, Hilchos Berachos 2:11, 
Hilchos Ishus 10:3. 

7. In the previous section, the Rebbe 
was speaking about Gan Eden in 

a physical sense, i.e., the paradise 
into which Adam, the first man, and 
Chavah were placed at the beginning 
of creation. In this section, he speaks 
about Gan Eden in a spiritual sense, a 
lofty realm in Seder Hahishtalshelus, 
the chainlike order of existence.

8. Eitz Chayim, shaar 42, ch. 4, 
shaar 47, ch. 4; Likkutei Torah, 
Bamidbar, p. 3d, et al.

9. Torah Or, p. 13a.

10. Composed in the Diaspora.

ן עֵֵדֶֶן,  ה ּוּצ גַּ�ַ נָּּוּ�ָ ן חֲֲת ת ּוּפ יְְיּוּכ ַ ב. דִִי שַׁ�
אִִּוּׂ�שּׂין –   רְְוֹֹכת נִִ גֶֶעפִִינְְט מֶֶען וֹֹאיךְְ אִִין בִּ�ִ
חֲֲךָָ  ֵ מֵּ� �שַַׂ בִִּוּים כְּ�ְ ח רֵֵעִִים הָָאֲֲה ַ מַּ� �שַַׂ ח תְּ�ְ ַ מַּ� �שַַׂ

דֶֶם. גַַן עֵֵדֶֶן מִִקֶּ�ֶ יְְצִִירְְךָָ בְּ�ְ

ת,  יְְיּוּכ ַ שַׁ� דִִי  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְן  מֶֶען  קֶֶען 
עֵֵדֶֶן  ן  גַּ�ַ אַַז  סְְּוּאוואט   בַּ�ַ אִִיז  עֶֶס  וִִוי 
וִִוי  ן  ּוּא רַַע.  קֵֵיין  נִִיט  פַַרְְאטְְרָָאגְְט 
טַַעַַם  דֶֶער  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט  וֶֶוערְְט  עֶֶס 
ן  אַַוֹֹריסְְגֶֶעטְְרִִיבְּ�ְ הָָאט  מֶֶען  פַַרְְאוָָואס 
חֵֵטְְא  נָָכְְא'ן  עֵֵדֶֶן  ן  גַּ�ַ ן  ּוּפ וֹֹׁשׁאן  הָָרִִ אָָדָָם 

ן עֵֵדֶֶן אִִיז נִִיט סוֹֹבֵֵל קֵֵיין רַַע. – וַַויְְיל גַּ�ַ

ג. עוֹֹלָָוֹֹמת וָָואס זַַיְְינֶֶען נִִידֶֶערִִיקֶֶער 
קֵֵּוּּלּי   ן עֵֵדֶֶן, אִִיז פַַרַַאאן אִִין זֵֵיי חִִי ן גַּ�ַ ּוּפ
זֵֵיי  וֶֶוערְְן  ת  כְְלָָּוּל בִּ�ִ ן  ּוּא מַַדְְרֵֵיוֹֹגת, 
חִִיוֹֹנת,  פַַנַַאאנְְדֶֶערְְגֶֶעטֵֵיילְְט אִִין דְְרַַיי בְּ�ְ

רִִיאָָה. ן בְּ�ְ ה, יְְצִִירָָה ּוּא יָּ�ָ עֲֲ�שִִׂ

וָָואס  רַַע,  וֹֹּבּ  רֻֻ אִִיז  ה  יָּ�ָ הָָעֲֲ�שִִׂ עוֹֹלַַם 
אַַ  ן  הָָבְּא�ְ רַַע  דֶֶער  קֶֶען  דֶֶעם  ד  מִִצַּ�ַ
הַַיְְצִִירָָה  עוֹֹלַַם  טוֹֹב.  וֹֹאיפְְן  ת  ּוּר בְּ�ְ הִִתְְגַּ�ַ
עוֹֹלַַם  ן  ּוּא  , הַַלְְאּבּ וֹֹאיף  הַַלְְאּבּ  אִִיז 

וֹֹּבּ טוֹֹבדנ. רִִיאָָה אִִיז רֻֻ הַַבְּ�ְ

דֶֶעם  ן  ּוּפ טַַעַַם  דֶֶער  וֹֹאיךְְ  אִִיז  דָָאס 
דּוּמ  לְְ תַּ�ַ מִִיט  בְְלִִי  בַּ�ַ דּוּמ  לְְ תַּ�ַ ן  ּוּפ ק  ּוּּלּ חִִי
דִִי  אִִיז  לָָאָָרֶֶץנה  ץ  ּוּח אִִין  לְְמִִי:  ַ שַּׁוּר� יְְ
ה, דֶֶערְְפַַרא אִִיז דֶֶער  יָּ�ָ רְְּוּדךְְ עֲֲ�שִִׂ הַַנְְהָָגָָה 
דֶֶרֶֶךְְ  בְּ�ְ בְְלִִי  בַּ�ַ דּוּמ  לְְ תַּ�ַ אִִין  דּוּּמּ    הַַלִּ�ִ וֹֹרב 
רְְּוּדךְְ דֶֶער יְְגִִיעָָה  ץ, וָָואס  יָָא וְְתִִיּוּר ְ שְּׁוּ� ק
דִִי  ן  ּוּא יוֹֹת  ְ שְּׁוּ� ק דִִי  פַַרְְאעֶֶנְְטְְפֶֶערְְן  ּוּצ 

רּוּר. י וֹֹּפּעֵֵלְְ'ט מֶֶען דֶֶעם בִּ�ִ יוֹֹרת,  סְְתִּ�ִ



PAR SHAS Toldos I I I   |   Building One’s Home Through the Torah 25

This is reflected in the description of the Arizal’s 
manner of study: He would study a passage repeatedly, 
viewing it with six different approaches in the realm of 
halachah. He would labor intensely, seeking to clari-
fy the questions until he became entirely exhausted 
and would perspire heavily. Through such efforts, he 
would break the kelipos,11 the mystic source of the 
questions, conceptual obstructions, and the like.12

In Eretz Yisrael, G-d controls existence through 
garments from the world of Yetzirah. Therefore, the 
study in the Talmud Yerushalmi is generally straight-
forward, proceeding in a direct, unobstructed 
manner.

True, there are also questions in the Talmud 
Yerushalmi, but the answer to them is readily appar-
ent. In other words, although there are blocks, they 
are not insurmountable and do not overpower a stu-
dent. This parallels the world of Yetzirah: In it, there 
is evil – whose source, the sitra achra,13 engenders the 
possibility of questions, as explained in Tanya, Iggeres 
HaKodesh, Epistle 26, based on the Zohar.14 Howev-
er, although evil is present, it is not overpowering.

This also explains15 why on weekdays, the major-
ity of time devoted to Torah study should focus on 
nigleh, the revealed, primarily legalistic dimension of 
the Torah. In Yeshivas Tomchei Temimim, the Rebbe 
Rashab established the order of study to be two-thirds 
nigleh and one-third Chassidus during the week-
days.16 On Shabbos, Torah study should focus on 
pnimiyus haTorah, the inner, mystical dimension of 
Torah. 

The reason for this division is that during the six 
weekdays, the Divine light descends into this world 
through garments from the worlds of Asiyah and Ye-
tzirah, where there is a possibility for evil. Therefore, 

11. Literally, “shells” or “peels,” a 
kabbalistic and chassidic term for 
the forces of evil.

12. See Rav Chayim Vital’s Taamei 
HaMitzvos, Parshas VaEschanan.

13. Literally, “the other side,” the 
spiritual source for the possibility 
of evil.

14. Zohar, Raya Mehemna, Vol. III, 
p. 124b.

15. Kuntreis Eitz HaChayim, ch. 22.

16. Ibid., ch. 25; the last will and 
testament of the Rebbe Maharash. 

אֲֲרִִיזַַ"ל  וֹֹאיפְְן  טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  וִִוי   –
אַַז עֶֶר פְְלֶֶעגְְט לֶֶערְְנֶֶען זֶֶעקְְס דְְרָָכִִים 
טַַרְְאק  ְ שְׁ� פְְלֶֶעגְְט  ן  ּוּא הֲֲלָָכָָה  אִִין 
עֶֶר  יז  בִּ�ִ יוֹֹת  ְ שְּׁוּ� ק דִִי  אִִין  הָָרֶֶאעוֶֶוען 
פְְלֶֶעגְְט וֶֶוערְְן זֵֵייעֶֶר פַַרְְאמַַטֶֶאערְְט 
וָָואס  וִִויצְְט  ְ פַַרְְאשְׁ� טַַרְְאק  ְ שְׁ� ן  ּוּא
דִִי  רָָכְְאן  צֶֶעבְּ�ְ עֶֶר  הָָאט  דֶֶעם  רְְּוּדךְְ 
סוֹֹד  דֶֶער  זַַיְְינֶֶען  זֵֵיי  וָָואס  וֹֹּפּת  קְְלִִי

יוֹֹת וכ'ונ. – ְ שְּׁוּ� ן דִִי ק ּוּפ

הַַנְְהָָגָָה  דִִי  אִִיז  רָָאֵֵל  יִִ�שְְׂ אֶֶרֶֶץ  אִִין 
דֶֶער  אִִיז  דֶֶערְְפַַרא  יְְצִִירָָה,  רְְּוּדךְְ 
כְְלַַל  בִּ�ִ לְְמִִי  ַ שַּׁוּר� יְְ דּוּמ  לְְ תַּ�ַ אִִין  דּוּּמּ   לִִ
ן  ּוּפ וֹֹאפֶֶן  אַַן  )אִִין  ר  ָ יָָשָׁ� וֹֹאפֶֶן  בְּ�ְ

גְְלַַיְְיכְְקַַיְְיט(.

אִִין  וֹֹאיךְְ  אִִיז  נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  ּוּפ
ער  אָָבֶּ�ֶ יוֹֹת,  ְ שְּׁוּ� ק פַַרַַאאן  לְְמִִי  ַ שַּׁוּר� יְְ
ץ וֹֹאיף  יּוּר תִּ�ִ דֶֶעם  לְְאד  בַּ�ַ זֶֶעט  מֶֶען 
נִִיט  ן  הָָבְּא�ְ זֵֵיי  אַַז  הֵֵייסְְט  דָָאס  זֵֵיי, 
עוֹֹלַַם  גְְמַַת  ּוּּדּ   – ת  ּוּר בְּ�ְ הִִתְְגַּ�ַ קֵֵיין 
דָָא  אִִיז  אִִים  אִִין  וָָואס  הַַיְְצִִירָָה, 
אַַ  וֶֶוערְְט  דְְרַַע  טְְרָָא  מִִסִּ�ִ וָָואס  רַַע, 
וכ'  יוֹֹת  ְ שְּׁוּ� ק ן  ּוּפ מֶֶעגְְלֶֶעכְְקַַיְְיט 
ֹדֶֶׁשׁ )סִִימָָן וכ(  רֶֶת הַַקֹּ� אִִגֶּ�ֶ אָָּוּבר בְּ�ְ מְְ כִּ�ִ
ער דֶֶער רַַע הָָאט  ֹהַַר, אָָבֶּ�ֶ י הַַזֹּ� ִ עַַל פִּ�

ת. ּוּר בְּ�ְ נִִיט קֵֵיין הִִתְְגַּ�ַ

טַַעַַם  דֶֶער  וֹֹאיךְְ  אִִיז  דָָאס  ן  ּוּא
דַַרְְאף  וָָוכְְאן־טֶֶעגזנ  דִִי  אִִין  וָָואס 
אִִין  דּוּּמּ    הַַלִּ�ִ זְְמַַן  וֹֹרב  דֶֶער  זַַיְְין 
נִִגְְלֶֶה  דְְרִִיטְְל  צְְוֵֵויי  נִִגְְלֶֶה דְְתוֹֹרָָה – 
ן  ּוּא  – ת  חֲֲסִִיּוּד דְְרִִיטְְל  אֵֵיין  ן  ּוּא
אִִין  דּוּּמּ   לִִ דֶֶער  זַַיְְין  דַַרְְאף  תחנ  בָּ�ָ ַ שַׁ�
ת  ֶ שֶׁ� ֵ שֵׁ� בְּ�ְ וַַויְְיל  וֹֹּתּרָָה,  הַַ ת  ּוּּיּ נִִימִִ ְ פְּ�
וֹֹאר  דֶֶער  אַַרָָּפּא  מְְט  קּוּ הַַוֹֹחל  יְְמֵֵי 
ן  ּוּא ה  יָּ�ָ עֲֲ�שִִׂ ן  ּוּפ ים  ִ שִׁ� לְְּוּב רְְּוּדךְ� 
יךְְ רַַע  יָּ�ָ ַ יְְצִִירָָה, וָָואס דָָרְְאטְְן אִִיז שַׁ�



פרשת תודלות ג   |   לקוטי שיחות 26

the matters that we encounter during these days must 
be refined through the revealed dimension of Torah, 
which concerns itself with refining the matters of this 
physical world.

By contrast, on Shabbos, the Divine light descends 
only through garments from the world of Beriah. 
Therefore, the study focuses on the inner dimension 
of Torah, the Tree of Life,12 which relates to a level 
of G-dliness that transcends the task of refining the 
world’s physical substance.

In this context, it is explained that the verse,17 ּהָָרִִיעּו 
ל הָָאָָרֶֶץ -Let the entire earth call out to G-d in jubi“ ,לַַה' כָּ�ָ
lation,” whose Hebrew acronym spells הֲֲלָָכָָה, halachah, 
applies to Torah study during the six weekdays.18 By 
contrast, when read in reverse order, the first letters of 
the verse,19 ׁהַַדְְרַַת קֹֹדֶֶׁש חֲֲּוּו לַַה' ּבּ תַּ�ַ ְ  Bow down to G-d in“ ,הִִשְׁ�
sacred splendor,” whose Hebrew acronym spells לה  ,קַַבָּ�ָ
Kabbalah, apply to Torah study on Shabbos.

Nevertheless, even in Beriah, evil is present; it is 
only that the good overpowers it. However, Gan Eden 
does not tolerate the existence of evil at all, as men-
tioned above.

How to Build Eternity

4. On this basis, we can understand the connection 
between a wedding and Gan Eden. Through mar-
riage, a couple builds an eternal edifice. To achieve 
this, they must first attain an entirely transcendent 
state, one that does not tolerate the existence of evil. 
In this way, they nullify the concern that led to Adam 
and Chavah being driven out of Gan Eden – lest they 
“eat [from the Tree of Life] and live forever.”20 Living 
in an entirely pure manner before the wedding specif-
ically enables a couple’s marriage to lead to an eternal 

17. Tehillim 100:1. This psalm is 
recited only during the week.

18. The AriZal’s Likkutei Torah, Te-
hillim, kapitl 100; Shaar HaPesukim 
on that kapitl. See the chassidic 
explanation of this concept in 

Siddur im Dach, Mizmor LeSoda, 
and the mahadura basra of Peirush 
HaMilos, ch. 141, et al.

19. Tehillim 96:9.

20. Bereishis 3:22. See Torah Or, p. 
5d, which explains that since eating 

from the Tree of Knowledge caused 
evil to be assimilated within Adam 
and Chavah’s beings, were they to be 
allowed to eat from the Tree of Life 
and live forever, that evil would also 
be eternal.

רְְּוּדךְְ  זַַיְְין  מְְבָָרֵֵר  – דַַרְְאף מֶֶען עֶֶס 
פַַרְְאנֶֶעמְְט  זִִי  וָָואס  דְְתוֹֹרָָה,  נִִגְְלֶֶה 
ן  זַַיְְין דִִי עִִנְְיָָנִִים ּוּפ זִִיךְְ מִִיט מְְבָָרֵֵר 

ה וכו'. עוֹֹלָָם הַַזֶּ�ֶ

גֵֵייט דֶֶער  תנט,  בָּ�ָ ַ ן שַׁ� כֵּ�ֵ אֵֵין  ֶ � מַַה שֶּׁ�
ן  ּוּפ נָָרא  ת  ּוּׁשׁ  הִִתְְלַַבְּ�ְ רְְּוּדךְְ   וֹֹאר 
דּוּּמּ   לִִ דֶֶער  אִִיז  רִִיאָָה,  הַַבְּ�ְ עוֹֹלַַם 
אִִילָָנָָא   – וֹֹּתּרָָה  הַַ ת  ּוּּיּ נִִימִִ ְ פְּ� אִִין 
ן עִִנְְיַַן  יא, וָָואס אִִיז הֶֶעכֶֶער ּוּפ דְְחַַיָּ�ָ

רִִּוּרים. י הַַבֵּ�ֵ

צְְוֵֵויי  דִִי  וֹֹאיךְְ  זַַיְְינֶֶען  דָָאס  ן  ּוּא
הָָאָָרֶֶץ,  ל  כָּ�ָ לַַה'  הָָרִִיעוּ�  עִִנְְיָָנִִים: 
ת  ֶ שֶׁ� ֵ שֵׁ� בְּ�ְ  – הֲֲלָָכָָה  וֹֹבת  תֵּ�ֵ י  ֵ רָָשֵׁא�
הַַדְְרַַת  בְּ�ְ לַַה'  חֲֲּוּו  תַּ�ַ ְ הִִשְׁ� הַַוֹֹחלס,  יְְמֵֵי 
 – לָָה  קַַבָּ�ָ וֹֹבת  תֵּ�ֵ י  ֵ רָָשֵׁא�  , קֹֹדֶֶׁשׁ

ת. בָּ�ָ ַ שַׁ� בְּ�ְ

דָָאךְְ  אִִיז  נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  ּוּפ ער  אָָבֶּ�ֶ
נָָרא  רַַע,  פַַרַַאאן  רִִיאָָה  בְּ�ְ אִִין  וֹֹאיךְְ 
וֹֹאיף  ר  בֵּ�ֵ מִִתְְגַּ�ַ זִִיךְְ  אִִיז  טוֹֹב  דֶֶער 
אִִינְְגַַאנְְצְְן  אִִיז  עֵֵדֶֶן  ן  גַּ�ַ ער  אָָבֶּ�ֶ אִִים, 
הָָרַַע,  ת  מְְצִִיּוּא דֶֶעם  סוֹֹבֵֵל  נִִיט 

"ל. נַּ�ַ כַּ�ַ

מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶעם  וֹֹליט  ן  ּוּא ד. 
ה  נָּּוּ�ָ ן חֲֲת ת ּוּפ יְְיּוּכ ַ טֵֵיין דִִי שַׁ� ְ פַַרְְאשְׁ�
אַַן  אִִיז  ה  נָּּוּ�ָ חֲֲת וַַויְְיל  עֵֵדֶֶן,  גַַן  ּוּצ 
בִִּוּכְְדֵֵי   עַַד,  עֲֲדֵֵי  נְְיַַן  בִּ�ִ ן  ּוּפ עִִנְְיָָן 
מֶֶען  זּוּמ   דֶֶעם,  ּוּצ  מֶֶּוּען  ק ּוּצ ּוּצ 
ים זַַיְְין אַַן עִִנְְיָָן וָָואס אִִיז אִִין  מַַקְְדִּ�ִ
ן נִִיט סוֹֹבֵֵל דֶֶעם  גַַאנְְצְְן הֶֶעכֶֶער ּוּא
דֶֶעם  זַַיְְין  וֹֹׁשׁלֵֵל   הָָרַַע,  ת  מְְצִִיּוּא
לְְעוֹֹלָָםסא,  וָָחַַי  וְְאָָכַַל  ן  ּוּפ ׁשׁ  ַ חֲֲשַׁ�
עֶֶס  וֹֹאיף,  ט  טּוּ דַַוְְקָָא  דָָאס  וָָואס 



PAR SHAS Toldos I I I   |   Building One’s Home Through the Torah 27

structure, something utterly timeless, truth in 
an absolute sense.

Similarly, as explained in several sources,21 
protection is required for every person before 
their wedding. Such preparation will lead to an 
eternal structure, fulfilling the blessing “Grant 
joy to these loving companions as You granted 
joy to Your creation in Gan Eden long ago.”

A Directive from the Rebbeim - To Receive Semichah before Marriage

5. In light of the above, we can also under-
stand another matter: My revered father-in-law, 
the Rebbe Rayatz, related that before his wed-
ding, his father, the Rebbe Rashab, instructed 
him to study for rabbinic ordination and receive 
semichah, the authorization to deliver halachic 
rulings. Moreover, as is apparent from the word-
ing of the narrative, before the Rebbe Rashab’s 
wedding, his father – the Rebbe Maharash – 
also instructed him to receive semichah. This 
presumption is confirmed by a letter from the 
Rebbe Maharash to the Rebbe Rashab, written 
afterwards, in which he addresses him as “my 
son, the Rav.”22

From this account, it is understood that the 
authorization to issue rabbinic rulings shares a 
connection with marriage and serves as a prepa-
ration for it.

Marriage, Halachah, and Enduring Truth

6. Issuing a halachic ruling involves arriving 
at a judgment of absolute truth. There are a mul-
titude of arguments and reasons in Torah that 
are all true; in the words of our Sages,23 “These 
and these are the words of the living G-d.” How-

21. See Likkutei Torah, Devarim, p. 
23c, and the sources cited there. As 
explained in that source, protection 
is generated by an encompassing 

light that transcends the light one 
can internalize.

22. See Toras Menachem, Reshimas 

HaYoman, p. 357.

23. Eiruvin 13b.

נִִצְְחִִי  עִִנְְיָָן  אַַן  עַַד,  עֲֲדֵֵי  נְְיַַן  בִּ�ִ אַַ  זַַיְְין  זָָלא 
וֹֹּתּ. יק(, אֱֱמֶֶת לַַאֲֲמִִ )וֹֹאיף אֵֵייבִּ�ִ

יי יֶֶעדֶֶער אֵֵיינֶֶעם פַַרא דִִי  מֵֵּוּעֵֵין זֶֶה, בַּ�ַ
אָָּוּבר  וְְכִִמְְ מִִירָָה,  ְ שְׁ� אַַ  זַַיְְין  דַַרְְאף  אִִּוּׂ�שּׂין   נִִ
וָָואס  מְְקוֹֹוֹֹמתסב,  ה  ָ כַַמָּ� בְּ�ְ מִִירָָה  ְ � הַַשְּׁ� עִִנְְיַַן 
ח  ַ מַּ� �שַַׂ ם  ּוּצ עַַד,  עֲֲדֵֵי  נְְיַַן  בִּ�ִ ם  ּוּצ רֶֶענְְגְְט  בְּ�ְ
יְְצִִירְְךָָ  חֲֲךָָ  ֵ מֵּ� �שַַׂ כְּ�ְ בִִּוּים  הָָאֲֲה רֵֵעִִים  ח  ַ מַּ� �שַַׂ תְּ�ְ

דֶֶם. גַַן עֵֵדֶֶן מִִקֶּ�ֶ בְּ�ְ

וֹֹאיךְְ  מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶעם  מִִיט  ה. 
טֵֵיין נָָאךְְ אַַן עִִנְְיָָן: ְ פַַרְְאשְׁ�

"ר הָָאט  ת וֹֹמרִִי וְְחָָמִִי אַַדְְּוּמ ַ � וֹֹבד קְְדֻֻשַּׁ� כְּ�ְ
ה הָָאט זַַיְְין  נָּּוּ�ָ דֶֶערְְצֵֵיילְְט, אַַז פַַרא זַַיְְין חֲֲת
מָָתוֹֹ  ְ נִִשְׁ�  ) "ּבּ ַ מְְהוֹֹרַַשַׁ� י  רֶֶבִּ�ִ )דֶֶער  פָָטֶֶאער 
הוֹֹרָָאָָה  וֹֹאיף  לֶֶערְְנֶֶען  גֶֶעהֵֵייסְְן  אִִים  עֵֵדֶֶן 
קֶֶענְְטִִיק  אִִיז  עֶֶס  וִִוי  סְְמִִיכָָה.  נֶֶעמֶֶען  ן  ּוּא
רּוּּפּ אִִיז וֹֹאיךְְ   ן סִִי ן דֶֶעם סִִגְְוֹֹנן ּוּפ גֶֶעוֶֶוען ּוּפ
מָָתוֹֹ  ְ נִִשְׁ�  ) "ּבּ ַ )מְְהוֹֹרַַשַׁ� י'נְְס  רֶֶבִּ�ִ דֶֶעם  פַַרא 
ה, הָָאט אִִים זַַיְְין פָָטֶֶאער – דֶֶער  נָּּוּ�ָ עֵֵדֶֶן חֲֲת
סְְמִִיכָָה.  נֶֶעמֶֶען  גֶֶעהֵֵייסְְן   – מַַהֲֲרַַ"ׁשׁ  י  רֶֶבִּ�ִ
י'ן מַַהֲֲרַַ"ׁשׁ  ן רֶֶבִּ�ִ רִִיף ּוּפ עֶֶס אִִיז פַַרַַאאן אַַ בְּ�ְ
ן  ּוּפ עֵֵדֶֶן  מָָתוֹ�  ְ נִִשְׁ� "ּבּ  ַ מְְהוֹֹרַַשַׁ� י'ן  רֶֶבִּ�ִ ם  ּוּצ
נִִי הָָרַַב". ט עֶֶר אִִים, "בְּ�ְ רַַיְְיבְּ�ְ ְ יֶֶענֶֶעם זְְמַַן, שְׁ�

טַַאנְְדִִיק אַַז  ְ רּוּּפּ אִִיז פַַרְְאשְׁ�  ן דֶֶעם סִִי ּוּפ
ן  ּוּא ה  נָּּוּ�ָ חֲֲת ּוּצ  ת  יְְיּוּכ ַ שַׁ� אַַ  הָָאט  הוֹֹרָָאָָה 

מָָה ּוּצ אִִיר. סְְ'אִִיז אַַן הַַקְְדָּ�ָ

ּוּצ  אִִיז  הוֹֹרָָאָָה  ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  ו. 
וֹֹּתּ.  לַַאֲֲמִִ אֱֱמֶֶת  ין  דִּ�ִ  – הֲֲלָָכָָה  אַַ  סְְקְְ'נֶֶען  ַ פַּ�
וֹֹּתּרָָה, זַַיְְינֶֶען אַַלֶֶע  ן דֵֵיעוֹֹת אִִין  סְְבָָוֹֹרת ּוּא
ּוּּלּ  ּוּּלּ וָָאֵֵ ן רַַזַַ"ל, אֵֵ וֹֹׁשׁן ּוּפ אֱֱמֶֶת, וִִוי דֶֶער לָָ
מַַעֲֲלָָה  דִִי  ער  אָָבֶּ�ֶ יםסג,  חַַיִּ�ִ אֱֱלֹקִִֹים  בְְרֵֵי  דִּ�ִ



פרשת תודלות ג   |   לקוטי שיחות 28

ever, the virtue of halachic rulings is not merely 
that they convey an aspect of truth; they are abso-
lute truth. Their virtue is not merely that they are 
“the words of the living G-d (Elokim chayim),” they 
reflect a loftier level of G-dliness. Thus, our Sages24 
interpret the verse,25 “G-d is with him,” as mean-
ing – the halachah follows his ruling. The name for 
G-d used in that verse is Havayah. This implies that 
the potential to issue a halachic ruling derives from 
G-d’s name Havayah,26 the name for G-d that im-
plies past, present, and future all as one.27

A person with a sharp mind who is trained in 
dialectic argument may indeed present good ar-
guments – “the words of the living G-d.” However, 
these arguments may appear valid only temporari-
ly; shortly thereafter, a second and better argument 
may be presented that will overturn the first. A 
halachic ruling, by contrast, is an eternal matter 
that lasts forever.

In other words, a judge must be prepared to listen 
to an argument that does not accord with halachah 
and, after weighing it, nevertheless, issue a ruling 
that reflects the true halachah. This is the virtue of 
halachos – they cannot be overturned; they are an 
everlasting matter, absolute truth.

The capacity to listen to an opinion, weigh it care-
fully, but still reject it is reflected in the wording 
of the Mishnah,28 “Why do we mention a minori-
ty opinion” when the halachah does not follow it? 
One interpretation of the Mishnah’s answer is that 
if the minority opinion had not been stated, some-
one could later come and present an argument to 
overturn the halachah. Therefore, the words of the 
minority are mentioned to indicate that such an 

24. Sanhedrin 93b.

25. I Shmuel 16:18.

26. Explained at length in the 
maamar entitled Vayidaber Elokim, 
5627, and in the series of maamarim 

entitled Yom Tov shel Rosh HaSha-
nah, 5666, p. 431ff., et al.

Elokim is the name of G-d associated 
with Seder Hahistalshelus, the chain-
like order of existence. Havayah 
represents the name of G-d that 

transcends that order.

27. Zohar, Raya Mehemna, Vol. III, 
p. 257b; Tanya, Shaar HaYichud 
VehaEmunah, ch. 7, et al.

28. Eduyos 1:6.

נָָרא  ם  סְְתַּ�ַ נִִיט אֱֱמֶֶת  אִִיז  הֲֲלָָוֹֹכת  ן  ּוּפ
וֹֹּתּ – זֵֵייעֶֶר מַַעֲֲלָָה אִִיז נִִיט  אֱֱמֶֶת לַַאֲֲמִִ
ים נָָרא וִִוי דֶֶער  בְְרֵֵי אֱֱלֹקִִים חַַיִּ�ִ נָָרא דִּ�ִ
הֲֲלָָכָָה  ֶ שֶׁ� וֹֹּמּ,  עִִ וַַהֲֲוָָיָָ'  רַַזַַ"לסד,  מַַאֲֲמַַר 
ן הֲֲלָָוֹֹכת אִִיז  ֹרֶֶׁשׁ ּוּפ וֹֹמתוֹֹ, אַַז דֶֶער שֹׁ� כְּ�ְ

ם הֲֲוָָיָָ'סה. ֵ ן שֵׁ� ּוּפ

רְְאפְְטֶֶער ַ עַַת עֶֶר אִִיז אַַן וֹֹאיסְְגֶֶעשַׁ� ַ שַׁ�  בְּ�ְ
טֶֶּוּגע  ל זָָאגְְט עֶֶר טַַקֶֶאע  ָ לְְּוּפפָּ� ן אַַ מְְ ּוּא
ער  אָָבֶּ�ֶ ים,  חַַיִּ�ִ אֱֱלֹקִִֹים  בְְרֵֵי  דִּ�ִ סְְבָָוֹֹרת, 
עֶֶס קֶֶען זַַיְְין אַַז דָָאס אִִיז נִִיט מֶֶער וִִוי 
מֶֶּוּען  וֹֹאיף אַַ וַַויְְילֶֶע, וַַויְְיל עֶֶס קֶֶען ק
ן  עסֶֶערֶֶע ּוּא אַַ צְְוֵֵוייטֶֶע סְְבָָרָָא – אַַ בֶּ�ֶ
הֲֲלָָכָָה  סַַק  ְ פְּ� טֶֶע.  ְ עֶֶרְְשְׁ� דִִי  לָָאגְְן  ְ שְׁ� ְ אָָפְּ�
וָָואס  עִִנְְיָָן  יקֶֶער  אֵֵייבִּ�ִ אַַן  אִִיז  ער  אָָבֶּ�ֶ

טֶֶענְְדִִיק. ְ טֵֵיין וֹֹאיף שְׁ� ְ ט שְׁ� לַַיְְיבְּ�ְ בְּ�ְ

דַַרְְאף  ן  יָּ�ָ דַּ�ַ דֶֶער  אַַז  הֵֵייסְְט  דָָאס 
אִִיז  וָָואס  סְְבָָרָָה  אַַ  וֹֹאיף  גְְרֵֵייט  זַַיְְין 
נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  ּוּפ ן  ּוּא הֲֲלָָכָָה  וִִוי  נִִיט 
סְְקְְ'נֶֶען אַַוֹֹזי וִִוי דִִי הֲֲלָָכָָה אִִיז. וָָואס  ַ פַּ�
ן הֲֲלָָוֹֹכת, אַַז  דָָאס אִִיז דֶֶער וֹֹאיפְְטּוּ ּוּפ
לָָאגְְן, עֶֶס אִִיז  ְ שְׁ� ְ מֶֶען קָָאן זֵֵיי נִִיט אָָפְּ�
וֹֹּתּ. טֶֶענְְדִִיקֶֶער עִִנְְיָָן – אֱֱמֶֶת לַַאֲֲמִִ ְ אַַ שְׁ�

טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  וָָואס  אִִיז  דָָאס  ן  ּוּא
בְְרֵֵי  דִּ�ִ ירִִין  מַַזְְכִּ�ִ ה  ָ לָָמָּ� נָָהסו,  ְ מִִשְׁ� אִִין 
לְְאד אַַז דִִי הֲֲלָָכָָה אִִיז נִִיט  יָָחִִיד, וִִויבַּ�ַ
וֹֹליט   – נָָה  ְ מִִשְׁ� דִִי  עֶֶנְְטְְפֶֶערט  אַַוֹֹזי? 
וָָולְְאט  עֶֶס  וֹֹאיּבּ  אַַז   – ׁשּׁוּר  י ֵ פֵּ� אֵֵיין 
קָָאן  יָָחִִיד,  דַַעַַת  דִִי  טַַנֶֶאען  ְ גֶֶעשְׁ� נִִיט 
אַַ  זָָאגְְן  ן  ּוּא אֵֵיינֶֶער  מֶֶּוּען  ק דָָאךְְ 
הֲֲלָָכָָה,  דִִי  לָָאגְְן  ְ שְׁ� ְ אָָפְּ� וֹֹאיף  סְְבָָרָָא 
רֵֵייד  דִִי  דֶֶערְְמָָאנְְט  ער  דֶֶערִִיבֶּ�ֶ וֶֶוערְְן 
וֹֹׁשׁין   אִִיז  עֶֶס  אַַז  זָָאגְְן  ּוּצ  יָָחִִיד,  ן  ּוּפ



PAR SHAS Toldos I I I   |   Building One’s Home Through the Torah 29

argument had already been presented and nev-
ertheless was not accepted as halachah.29

With this, we can understand the connection 
between issuing halachic rulings and marriage. 
Marriage, like halachah, is an eternal building, 
an everlasting structure.

The Virtue of Permanence

7. To explain this concept more thoroughly: 
On the whole, the concerns and needs of people 
are divided into three categories: food, clothing, 
and a dwelling.30 The virtue of a home is that it 
is permanent. As explained in many sources, 
the difference between a garment and a home is 
that a garment is temporary. There can be good 
garments, made from fine fabrics, but their dura-
bility is limited. By contrast, a home endures; its 
virtue lies in its permanence, as expressed in the 
phrase – an everlasting structure.

Our Sages31 teach, “The Holy One, blessed be 
He, looked into the Torah and created the world.” 
As such, a parallel to everything that exists in the 
world is found in the Torah, and the existence of 
the physical entity derives from its source in the 
Torah. This is also true regarding garments and 
dwellings.

Logical arguments are comparable to gar-
ments. Like a garment, a logical argument will 
be beneficial for a while and will serve its pur-
pose. When someone is engaged in thinking out 
the logic behind a Talmudic passage even when 
they are not applicable in actual practice, he is ful-
filling the mitzvah of Torah study. Indeed, this 
approach – hearing different and even opposing 
opinions – is specifically the proper order of 
study.32 However, it is possible that later these 

29. The Rebbe is emphasizing that 
even when a Talmudic opinion – or 
one developed by a later scholar – is 
not accepted as halachah, under-
standing it is considered as Torah 

study although it is not relevant 
to actual practice. By contrast, 
halachah represents absolute truth, 
applicable at all times, in all places.

30. Likkutei Torah, Devarim, p. 98d.

31. Zohar, Vol. II, p. 161a.

32. See also Bava Metzia, the end of 
84a, which praises the advantage of 
the give-and-take of Torah logic.

נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  ּוּפ ן  ּוּא סְְבָָרָָא  אַַזַַא  גֶֶעוֶֶוען 
אִִיז דִִי הֲֲלָָכָָה נִִיט אַַוֹֹזי.

טֵֵיין דִִי  ְ ן מִִיט דֶֶעם וֶֶועט מֶֶען פַַרְְאשְׁ� ּוּא
ם  וָָוּוּרא ה,  נָּּוּ�ָ חֲֲת ּוּצ  הוֹֹרָָאָָה  ן  ּוּפ ת  יְְיּוּכ ַ שַׁ�
דִִי  וִִוי  אַַוֹֹזי  אִִיז  ה,  נָּּוּ�ָ חֲֲת ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער 

נְְיַַן עֲֲדֵֵי עַַד. נְְיָָן נִִצְְחִִי – אַַ בִּ�ִ הֲֲלָָכָָה – בִּ�ִ

ז. דֶֶערְְקְְלֶֶערְְן דָָאס מֶֶער וֹֹאיסְְפִִירְְלֶֶעךְְ:

ן  ּוּפ ן  ְ אדֶֶערְְפֶֶענִִישְׁ� בַּ�ַ ן  ּוּא עִִנְְיָָנִִים  דִִי 
ת  כְְלָָּוּל בִּ�ִ אַַיְְינְְגֶֶעטֵֵיילְְט  זַַיְְינֶֶען  ן  ְ מֶֶענְְטשְׁ�
יִִתסז  בַּ�ַ ן  ּוּא ׁשּׁוּב  לְְ מָָוֹֹזן,  גִִּוּים:  ס דְְרַַיי  אִִין 
מַַעֲֲלָָה  דִִי  הוֹֹיז(.  ן  ּוּא קְְלֵֵיידֶֶער  יְְיז,  ַ פַּ� ְ )שְׁ�
טֶֶענְְדִִיקֶֶע  ְ יִִת אִִיז – אַַז דָָאס אִִיז אַַ שְׁ� ן בַּ�ַ ּוּפ
אִִין  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט  וֶֶוערְְט  עֶֶס  וִִוי  זַַאךְְ. 
ייד  ֵ נְְטֶֶערְְשֵׁ� ּוּא דֶֶער  עֶֶרְְטֶֶער  פִִילֶֶע 
אַַ  אִִיז  ׁשּׁוּב  לְְ אַַז  יִִת,  בַּ�ַ יז  בִּ�ִ ׁשּׁוּב  לְְ ן  ּוּפ
זַַיְְין  עֶֶס  קֶֶען  אִִיצְְט  זַַאךְְ,  צַַיְְיטְְוַַויְְילִִיקֶֶע 
ער עֶֶס אִִיז מֶֶער נִִיט  , אָָבֶּ�ֶ ׁשּׁוּב טֶֶּוּגער לְְ אַַ 
אַַ  אִִיז  יִִת  בַּ�ַ דַַקֶֶאעגְְן  וַַויְְילֶֶע,  אַַ  וִִוי וֹֹאיף 
נְְיַַן  בִּ�ִ  – וֹֹׁשׁן  לָָ דֶֶער  וִִוי  זַַאךְְ,  טֶֶענְְדִִיקֶֶע  ְ שְׁ�

עֲֲדֵֵי עַַד.

ן עוֹֹלָָם זַַיְְינֶֶען  אַַוֹֹזי וִִוי אַַלֶֶע עִִנְְיָָנִִים ּוּפ
זִִיךְְ  נֶֶעמֶֶען  ן  ּוּא וֹֹּתּרָָה   אִִין  פַַרַַאאן  דָָאךְְ 
ל  כֵּ�ֵ אִִסְְתַּ�ַ טֵֵייטסח  ְ שְׁ� עֶֶס  וִִוי  וֹֹּתּרָָה,   ן  ּוּפ
זַַיְְינֶֶען  מֵֵילָָא  בְּ�ְ עָָלְְמָָא,  בָָּוּרָָא   וֹֹארַַיְְתָָא  בְּ�ְ
ן  ּוּפ עִִנְְיָָנִִים  דִִי  פַַרַַאאן  וֹֹאיךְְ  וֹֹּתּרָָה   אִִין 

יִִת. ן בַּ�ַ ׁשּׁוּב ּוּא לְְ

ים,  ִ שִׁ� לְְּוּב ּוּצ  גֶֶעגְְלִִיכְְן  זַַיְְינֶֶען  סְְבָָוֹֹרת 
ט  טּוּ ן  ּוּא ט  ּוּג דָָאס  אִִיז  וַַויְְילֶֶע  אַַ  וֹֹאיף 
ה  מַַעֲֲ�שֶֶׂ עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ  – דַַרְְאף  עֶֶס  וָָואס  וֹֹאיף 
וֹֹּתּרָָה,   דּוּמ  לְְ תַּ�ַ מִִצְְוַַת  ים  מְְקַַיֵּ�ֵ עֶֶר  אִִיז 
סֵֵדֶֶר  דֶֶער  אִִיז  אַַוֹֹזי  דַַוְְקָָא  ה  רַַבָּ�ָ אַַדְּ�ְ ן  ּוּא
עטֶֶער  ֶ פֶּ� ְ ער מֶֶעגְְלֶֶעךְְ אַַז שְׁ� דּוּּמּסט, אָָבֶּ�ֶ   הַַלִּ�ִ



פרשת תודלות ג   |   לקוטי שיחות 30

arguments will be proven to be faulty and will be 
overturned. By contrast, halachic rulings resem-
ble a dwelling, something permanent.

On this basis, we can better understand the 
connection between marriage (building a Jewish 
home) and semichah, being granted the authori-
ty to issue halachic rulings, because both reflect 
the concept of permanence, the virtue of a home.

What Happens at Age 40?

8. Not only do marriage and the capacity to 
issue halachic rulings share a general connec-
tion, they also share a connection in certain 
particular aspects. For example, the capacity to 
issue halachic rulings is connected with the age 
of forty,33 as reflected in our Sages’34 teaching, “A 
person does not grasp the depth of his teacher’s 
understanding until after forty years.”

Similarly, regarding the wedding of Yitzchak 
to Rivkah – the first wedding described in the 
Torah – “Yitzchak was forty years old when he 
took Rivkah as a wife.”35

The connection between Yitzchak’s marriage 
and assimilating the depth of one’s teacher’s un-
derstanding is reflected in a statement of the 
Midrash,36 cited by Rashi,37 that before Yitzchak 
married, Avraham wrote him a deed transfer-
ring all his possessions to him.

It is possible to say that this transfer of prop-
erty relates to the concept of grasping the depth 
of one’s teacher’s understanding. In other words, 
the inner implication is that by receiving that 
gift, Yitzchak received everything he could from 
Avraham, his teacher. When he grasped the 
depth of his teacher’s understanding, his wed-
ding took place.

33. See Rama, Yoreh Deah 242:31.

34. Avodah Zarah 5b.

35. Bereishis 25:20.

36. Bereishis Rabbah 59:11.

37. Rashi, Bereishis 24:10.

דַַקֶֶאעגְְן  לָָאגְְן.  ְ שְׁ� ְ אָָפְּ� זֵֵיי  מֶֶען  וֶֶועט 
אַַ  יִִת –  בַּ�ַ ן  עִִנְְיָָן ּוּפ אַַן  אִִיז  הֲֲלָָוֹֹכת  סְְקֵֵי  ִ פִּ�

טֶֶענְְדִִיקֶֶע זַַאךְְ. ְ שְׁ�

עסֶֶער  בֶּ�ֶ מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶעם  וֹֹליט 
אִִּוּׂ�שּׂין   נִִ ן  ּוּפ ת  יְְיּוּכ ַ שַׁ� דִִי  טֵֵיין  ְ פַַרְְאשְׁ�
ּוּצ  הוֹֹיז,  ע  ֶ אִִידִִישֶׁ� אַַ  וֹֹּבּיעֶֶן   ה(,  נָּּוּ�ָ )חֲֲת
יידֶֶע זַַיְְינֶֶען דֶֶער  ת הוֹֹרָָאָָה, וַַויְְיל בֵּ�ֵ סְְמִִיּוּכ

יִִת. ן בַּ�ַ עִִנְְיָָן ּוּפ

הוֹֹרָָאָָה  ן  ּוּא ה  נָּּוּ�ָ חֲֲת וִִוי  אַַוֹֹזי  ן  ּוּא ח. 
ת, אַַוֹֹזי וֹֹאיךְְ  יְְיּוּכ ַ ת'דִִיקֶֶע שַׁ� לָָּוּל ן אַַ כְּ�ְ הָָבְּא�ְ
ים: רָָטִִיִּ�ִ ְ ת אִִין עִִנְְיָָנִִים פְּ� יְְיּוּכ ַ ן זֵֵיי אַַ שַׁ� הָָבְּא�ְ

נְְדְְן  ּוּּבּ פַַרְְא אִִיז  הוֹֹרָָאָָה  ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער 
יָָראע,  פֶֶערְְצִִיק  ן  ּוּפ עֶֶלְְטֶֶער  מִִיטְְ'ן 
טִִיצְְט עַַל מַַאֲֲמַַר רַַזַַ"לעא, לָָא קָָאִִים  ְ גֶֶעשְׁ�
נִִין  ְ עִִין שְׁ� יּהּ עַַד אַַרְְבָּ�ָ א דְְרַַבֵּ�ֵ עְְתָּ�ָ אֶֶינִִיׁשׁ אַַדַּ�ַ
ן  נְְט ּוּפ ם גְְּוּר )א מֶֶענְְטׁשׁ דֶֶערְְגֵֵייט נִִיט ּוּצ

יז פֶֶערְְצִִיק יָָרא(. י'נְְס דַַעַַת בִּ�ִ זַַיְְין רֶֶבִּ�ִ

דֶֶער  יי  בַּ�ַ וֹֹאיךְְ  מִִיר  גֶֶעפִִינֶֶען  אַַוֹֹזי 
דִִי   – רִִבְְקָָה,  מִִיט  יִִצְְחָָק  ן  ּוּפ ה  נָּּוּ�ָ חֲֲת
ן אִִין  רִִיבְּ�ְ ְ שְׁא� ה וָָואס אִִיז בַּ�ַ נָּּוּ�ָ טֶֶע חֲֲת ְ עֶֶרְְשְׁ�
נָָה  ָ עִִים שָׁ� ן אַַרְְבָּ�ָ וֹֹּתּרָָה – וַַיְְהִִי יִִצְְחָָק בֶּ�ֶ דֶֶער 

וֹֹּתּ אֶֶת רִִבְְקָָה. קַַחְְ בְּ�ְ

אִִין  טֵֵייט  ְ שְׁ� וָָואס  וֹֹאיךְְ  אִִיז  דָָאס  ן  ּוּא
"י,  ִ רַַכְְאט אִִין רַַשִׁ� ן וֶֶוערְְט גֶֶעבְּ�ְ עב ּוּא מִִדְְרָָׁשׁ
גֶֶעהַַאט,  ה  נָּּוּ�ָ חֲֲת יִִצְְחָָק הָָאט  אֵֵיידֶֶער  אַַז 
טַַר  ְ שְׁ� אַַ  ן  רִִיבְּ�ְ ְ אָָנְְגֶֶעשְׁ� אַַבְְרָָהָָם  אִִים  הָָאט 
זַַיְְינֶֶע  אַַלֶֶע  ן  ערְְגֶֶעגֶֶעבְּ�ְ אִִיבֶּ�ֶ ן  ּוּא יקִִי  יְְתִּ�ִ דַּ�ַ

נְְכָָסִִים.

עִִנְְיָָן  קֶֶען מֶֶען זָָאגְְן אַַז דָָאס אִִיז דֶֶער 
יִִצְְחָָק  וָָואס   , יּהּ דְְרַַבֵּ�ֵ עְְתָָא  אַַדַּ�ַ קָָאֵֵי  ן  ּוּפ
ן  ּוּפ עִִנְְיָָנִִים  אַַלֶֶע  מֶֶּוּנען  ערְְגֶֶע אִִיבֶּ�ֶ הָָאט 
דֶֶעם  רְְּוּדךְְ   ן  ּוּא י'ן.  רֶֶבִּ�ִ זַַיְְין  אַַבְְרָָהָָם'ן, 
גֶֶעוֶֶוען  אִִיז   , יּהּ דְְרַַבֵּ�ֵ א  עְְתָּ�ָ אַַדַּ�ַ קָָאֵֵי  וָָואס 

ה. נָּּוּ�ָ דִִי חֲֲת



PAR SHAS Toldos I I I   |   Building One’s Home Through the Torah 31

A Home in Torah, a Home in the World

9. Based on all the above, we can explain the 
reason for the custom for a groom to receive 
semichah before his wedding. The creation of 
the world as a whole comes about through the 
Torah, as our Sages28 taught, “The Holy One, 
blessed be He, looked into the Torah and cre-
ated the world.” Similarly, the particular world 
of each individual comes through looking into 
the Torah, as mentioned above. For this same 
reason, a groom is called to the Torah before 
his wedding.38

Therefore, when one is setting out to build 
a Jewish home in the physical world, one must 
first build a home in the spiritual world, in To-
rah – attaining semichah, the authority to issue 
halachic rulings. Through building a home in 
Torah, he also builds his home in the world, 
making it an everlasting structure, blessed 
with “a generation of the upright who will be 
blessed.”39

38. See Magen Avraham, Orach 
Chayim 282:18; the maamar 
entitled Vechol Banei’ech (Derushei 

Chasunah, 5689, printed in Sefer 
HaMaamarim Kunteisim, Vol. 1).

39. Tehillim 112:2.

מֶֶען  קֶֶען  אַַלֶֶעמֶֶען  דֶֶעם  וֹֹליט  ט. 
ן  ּוּפ מִִנְְהָָג  פַַרְְאן  טַַעַַם  דֶֶעם  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְן 
ה – נָּּוּ�ָ ת הוֹֹרָָאָָה פַַרא דֶֶער חֲֲת נֶֶעמֶֶען סְְמִִיּוּכ

כְְלַַל  בִּ�ִ הָָעוֹֹלָָם  ת  ּוּּוּ הִִתְְהַַ וִִוי  אַַוֹֹזי  וַַויְְיל 
ל  כֵּ�ֵ וֹֹּתּרָָה, וֹֹליט דֶֶעם מַַאֲֲמָָר אִִסְְתַּ�ַ רְְּוּדךְְ  אִִיז 
דֶֶער  וֹֹאיךְְ  אַַוֹֹזי  עָָלְְמָָאעג,  בָָּוּרָָא   וֹֹארַַיְְתָָא  בְּ�ְ
מְְט  קּוּ אֵֵיינֶֶעם  יֶֶעדֶֶער  ן  ּוּפ רָָטִִי  ְ הַַפְּ� עוֹֹלָָם 
"ל – וָָואס  נַּ�ַ וֹֹארַַיְְתָָא כַּ�ַ ל בְּ�ְ כֵּ�ֵ רְְּוּדךְְ דֶֶעם אִִסְְתַּ�ַ
ן דֶֶעם וָָואס  דָָאס אִִיז וֹֹאיךְְ דֶֶער טַַעַַםעד ּוּפ
ה.  נָּּוּ�ָ וֹֹּתּרָָה פַַרא דֶֶער חֲֲת אַַ חָָתָָן אִִיז עוֹֹלָָה לַַ

 –

יִִת  בַּ�ַ אַַ  וֹֹּבּיעֶֶן   גֵֵייט  מֶֶען  אַַז  דֶֶערְְפַַרא 
פְְרִִיעֶֶר  מֶֶען  דַַרְְאף  וֶֶועלְְט,  אִִין  רָָאֵֵל,  יִִ�שְְׂ בְּ�ְ
אִִיז  דָָאס  וָָואס  וֹֹּתּרָָה.   אִִין  יִִת  בַּ�ַ אַַ  וֹֹּבּיעֶֶן 
וֹֹּבּיט   עֶֶר  וָָואס  דֶֶעם  רְְּוּדךְְ   ן  ּוּא הוֹֹרָָאָָה. 
וֹֹאיךְְ  וֹֹאיף  עֶֶר  וֹֹּבּיט   וֹֹּתּרָָה,   אִִין  יִִת  בַּ�ַ דֶֶעם 
וֹֹדר  נְְיַַן עֲֲדֵֵי עַַד, בְּ�ְ יִִת אִִין עוֹֹלָָם, אַַ בִּ�ִ דֶֶעם בַּ�ַ

רִִים יְְוֹֹברָָךְְ. ָ יְְשָׁ�

)משיחת ב׳ דר״ח כסלו, תשי״ג(

עץ חיים שער מ״ב פ״ד. שם שער זמ  דנ( 
פ״ד. לקוטי תרוה רבדמב ג, ד. מכבוה 

מקומות.
תרוה רוא ךל יג, א. נה( 

שרפת   – להחר״ו   – הווצמת  טעמי  ונ( 
אותנחן.

קנוטרס עץ חיים ואת בכ. זנ( 
שם ואת כה. אווצת ומדא״ר מהר״ש. חנ(

זע ואיבן הערה נה. נט(
ק׳  תהלים  ז״ל  להרא״י  תרוה  לקוטי  ס(
פי  על  נתראב  שם.  הפסוקים  שבוער 

אד״ח בסירוד על פסוק רומזמ לתדוה, 
רפק  בתאר  מהארוד  הולמת  פבישור 

קמ״א ועדו.
שארבית ג, בכ. – זע תרוה רוא ה, ד. סא(

זע לקוטי תרוה ארה גכ, ג. שום נסמן. סב(
עבורין יג, ב. סג( 

סנהרדין גצ, ב. סד( 
דב״ה  גמוראערעדט  ואיספילרעך  סה(

וירבד לאקים – תכר״ז.
עדיות פ״א מ״ו. סו( 

לקוטי תרוה כרבה חצ, ד. סז(

זהר ח״ב קסא, א. סח(
זע ואיך אבב צמיעא דפ, סוף ע״א. סט(

זע ירוה דעה במר, אל. ע(
עדובה רזה ה, ב. עא( 

שארבית ברה נט, יא. עב(

ארה לעיל הערה סח. עג(
זע גמן רבאהם אין חלושן עךור חרוא  עד(
חיים עדנע סימן פר״ב. ד״ה לכו נביך 
בסה״מ   – תפר״ט  חתנוה  )שורדי 

קנוטרסים ח״א(.



פרשת תודלות ד   |   לקוטי שיחות פרשת תודלות ד32   |   לקוטי שיחות 32

Introduction

Yaakov embodied truth. Kabbalah1 identifies him with emes, the Divine attribute of truth 
itself. Yet when it came time to receive his father’s blessings, he resorted to deception. 
How could the patriarch of truth act through cunning?

The answer reveals a profound paradox at the heart of creation. There are realities that tran-
scend even truth – dimensions of G-dliness that cannot be contained within any structure, 
including the boundaries of logic and what appears to mortals as truth. Sometimes, reaching 
what lies beyond all limits requires a path that defies all conventional categories.

Such a path cannot be mapped by understanding or prescribed by reason. It demands some-
thing else entirely: a commitment so absolute it knows no boundaries, a willingness to risk 
everything for what matters most. To access the dimension of G-d that is utterly transcendent, a 
person must make a full-hearted commitment, one that knows no limitations whatsoever.

In the sichah that follows, the Rebbe explores why Yaakov’s deception was not a compromise 
with truth, but a gateway to something higher. He offers guidelines that empower us to access 
the dimensions of holiness that lie beyond intellect’s reach.

Toldos IV  |  תודלות ד
Adapted from a sichah delivered on Yud-Gimmel Shvat, 5711 (1951)

1. Zohar, Vol. I, pp. 139a, 161a; 
Tanya, the beginning of ch. 13.



PAR SHAS Toldos IV  |  A Path Intellect Cannot Prescribe33

When a Crooked Path is Straight

1. A maamar1 of Chassidus clarifies why it was 
necessary for Yaakov to receive Yitzchak’s bless-
ings via deception. True, “deception” should not 
be interpreted simply; rather, as our Sages2 explain, 
it was “with the wisdom of his Torah.” However, 
within the wisdom of the Torah, there is also an as-
pect that is called deception. The reason why this 
mode was necessary is that the matters that needed 
to be rectified reached their present state through 
deception. In other words, the intent was to ele-
vate the sparks of holiness that fell below because 
“the serpent was cunning...”3 Therefore, the way to 
return them to the realm of holiness also had to in-
volve the mode of deception, as Scripture states,4 
“With the crooked, act perversely.”

Going to the Root of the Matter

2. On this basis, we can understand why Rivkah 
commanded Yaakov to take the blessings and con-
soled him by saying,5 “Upon me is your curse, my 
son,” i.e., that if there will be a curse, she would 
take it upon herself. 

On the surface, her words raise a question: What 
kind of consolation is this? A son, and especial-
ly a son like Yaakov, should be concerned for his 
mother. So why would this answer reassure him 
and encourage him to go and receive the blessings? 
And yet, in fact, it motivated Yaakov to follow her 
advice. 

אַַ  אִִין  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט  וֶֶוערְְט  עֶֶס  א. 
ן  הָָבְּא�ְ פַַרְְאוָָואס  תעה  חֲֲסִִיּוּד מַַאֲֲמַַר 
רָָוֹֹכת ּוּצ יַַעֲֲקֹֹב'ן גֶֶעדַַרְְאפְְט  יִִצְְחָָק'ס בְּ�ְ
חָָכְְמַַת  "בְּ�ְ טַַקֶֶאע  דַַוְְקָָא,  מִִרְְמָָה  בְּ�ְ זַַיְְין 
וָָואס  חֵֵלֶֶק  דֶֶער  ער  אָָבֶּ�ֶ וֹֹּתּרָָתוֹֹ"עו, 
דִִי  וַַויְְיל  מִִרְְמָָה,  פְְּוּרן  אָָנְְגֶֶע וֶֶוערְְט 
מִִרְְמָָה,  בְּ�ְ מֶֶּוּען  אָָנְְגֶֶעק זַַיְְינֶֶען  עִִנְְיָָנִִים 
זַַיְְינֶֶען  וָָואס  ה  ָ � שָּּׁוּד� קְְ ן  ּוּפ נִִיוֹֹצוֹֹצת  דִִי 
דֶֶעם  רְְּוּדךְ�   ה  ָ לְְמַַטָּ� גֶֶעפַַלְְאן  ְ אַַרָָפְּא�
דֶֶערְְפַַרא  וג'עז,  ם  עָָּוּר הָָיָָה  חָָׁשׁ  וְְהַַנָּ�ָ
זֵֵיי  יי  בַּ�ַ נֶֶּוּצעמֶֶען   וֹֹאיף  סֵֵדֶֶר  דֶֶער  אִִיז 
ן מִִרְְמָָה.  רִִּוּציק, וֹֹאיךְְ אִִין דֶֶעם וֹֹאפֶֶן ּוּפ

לעח. תָּ�ָ ַ תְְפַּ� ׁשׁ תִּ�ִ טֵֵייט: עִִם עִִקֵּ�ֵ ְ וִִוי עֶֶס שְׁ�

וֹֹאיךְְ  מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶערְְמִִיט  ב. 
טֵֵיין וָָואס רִִבְְקָָה הָָאט גֶֶעהֵֵייסְְן  ְ פַַרְְאשְׁ�
רָָוֹֹכת,  יַַעֲֲקֹֹב'ן עֶֶר זָָלא גֵֵיין נֶֶעמֶֶען דִִי בְּ�ְ
עֶֶס  וֹֹאיּבּ  גֶֶעטְְרֵֵייסְְט,  אִִים  הָָאט  ן  ּוּא
וֶֶועט  קְְלָָלָָה  אַַ  וֹֹלם  ָ וְְשָׁ� חַַס  זַַיְְין  וֶֶועט 
זִִי דָָאס נֶֶעמֶֶען וֹֹאיף זִִיךְְ, עָָלַַי קִִלְְלָָתְְךָָ 
גּוּל – וָָואס פַַרא אַַ טְְרֵֵייסְְט  נִִי. אִִין פְְ בְּ�ְ
ן וִִוי יַַעֲֲקֹֹב  בִִּוּפְְרַַט אַַ ּוּז ן  אִִיז דָָאס? אַַ ּוּז
טֶֶּוּמער,   דֶֶער  פַַרא  אַַרְְן  אִִים  דַַרְְאף   –
נְְגְְס  אִִּוּראיקּוּ  בַּ�ַ אַ�  פַַרא  וָָואס  אִִיז 
ן מִִיר זֶֶעעֶֶן דָָאךְְ  עֶֶנְְטְְפֶֶער אִִיז דָָאס? ּוּא
וֹֹּפּעֵֵלְְ'ט וֹֹאיף יַַעֲֲקֹֹב'ן. אַַז עֶֶס הָָאט גֶֶע'

1. The maamar entitled Vayomar… 
Yisrael Yihiyeh Shimecha, 5694. 
See also Toras Chayim, the end of 
Parshas Toldos, and the maamar 

entitled Viyikach lo Yaakov, 5678.

2. Bereishis Rabbah 67:4.

3. Bereishis 3:1, i.e., the sin of the 

Tree of Knowledge.

4. Tehillim 18:27.

5. Bereishis 27:13.

A Path Intellect Cannot Prescribe



פרשת תודלות ד   |   לקוטי שיחות 34

The enigma can be explained as follows: Spir-
itually, Yaakov was likened to Adam, the first 
man,6 and he rectified his sin, as explained in 
Kabbalah.7 Adam, the first man, was deceived 
by the serpent through cunning. To rectify this 
and prevent the blessings from going to Esav, 
Yaakov had to take them also through decep-
tion, as it is written,8 “Your brother came with 
deception and took your blessing.”

Why Self-Sacrifice Is Necessary

3. In brief, the matter can be explained 
as follows: Here, we are speaking about tak-
ing something that originates in a realm that 
transcends intellect (or is below intellect, 
as was true of the sin of the Tree of Knowl-
edge). Therefore, to acquire such blessings, 
the recipient must also employ a fitting vessel, 
something that is specifically suited to receive 
them. Understanding and comprehension are 
not appropriate vessels. Instead, an approach 
of self-sacrifice, going beyond the rational, to 
the extent of placing oneself at risk, is what is 
necessary. 

This is what Rivkah meant by saying, 
“Upon me is your curse, my son” – that she 
was prepared to accept even this risk because 
the objective demands and can be acquired 
specifically through self-sacrifice, not intellec-
tual calculation. Hearing her answer motivated 
Yaakov to make the same commitment.

The same approach applies to acquiring 
Torah knowledge as a whole,9 which our Sages 
in the Midrash10 interpret as being included in 
Yitzchak’s blessings to Yaakov. Thus:11

6. Bava Basra 58a. See Tanya, 
Iggeres HaKodesh, Epistle 7.

7. See Zohar, Vol. III, p. 111b; Tanya, 
loc. cit., et al.

8. Bereishis 27:35.

9. To cite a similar concept: The 
Tzemach Tzedek would conceal 
himself and placed himself at risk 
to hear the teachings of Torah from 
the Alter Rebbe, as related in Sefer 
HaMaamarim 5708, p. 234 (Likku-

tei Dibburim, Vol. 2, p. 550). See the 
Alter Rebbe’s statements regarding 
this cited there.

10. Bereishis Rabbah 66:3.

11. Bereishis 27:28.

אִִיז  יַַעֲֲקֹֹב  אִִיז:  דֶֶעם  אִִין  עִִנְְיָָן  דֶֶער  נָָרא 
הָָאט  עֶֶר  ן  ּוּא וֹֹׁשׁאןעט  הָָרִִ אָָדָָם  ּוּצ  גֶֶעגְְלִִיכְְן 
ן גֶֶעוֶֶוען זַַיְְין חֵֵטְְא, וִִוי דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט אִִין  מְְתַַקֵּ�ֵ
דָָאךְְ  הָָאט  וֹֹׁשׁאן'עֶֶן  הָָרִִ אָָדָָם  וָָואס  לה,  קַַבָּ�ָ
אִִיז  מִִרְְמָָה, דֶֶערְְפַַרא  בְּ�ְ מֶֶּוּנען  נָָחָָׁשׁ גֶֶע דֶֶער 
וָָוארֶֶאענֶֶען,  בַּ�ַ ן  ּוּא זַַיְְין  ּוּצ  ן  מְְתַַקֵּ�ֵ דָָאס  דֵֵי  כְּ�ְ
ו'ן  עֵֵ�שָָׂ יי  בַּ�ַ זַַיְְין  נִִיט  זָָלְְאן  רָָוֹֹכת  בְּ�ְ דִִי  אַַז 
נֶֶעמֶֶען וֹֹאיךְְ  רִִּוּציק  גֶֶעדַַרְְאפְְט  יַַעֲֲקֹֹב  הָָאט 
רְְכָָתֶֶךָָ. ח בִּ�ִ קַּ�ַ מִִרְְמָָה וַַיִּ�ִ א אָָחִִיךָָ בְּ�ְ מִִרְְמָָה – בָּ�ָ בְּ�ְ

רּוּּצּ אִִיז אַַוֹֹזי:  קִִי ג. דֶֶער עִִנְְיָָן בְּ�ְ

אַַזַַא  ן  ּוּפ ן  ּוּא זַַאךְְ  אַַזַַא  מֶֶען  נֶֶעמְְט  דָָא 
)אדֶֶער  כֶֶל  �שֵֵׂ ן  ּוּפ הֶֶעכֶֶער  אִִיז  וָָואס  אָָרְְט, 
גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  עֶֶס  וִִוי  כֶֶל,  �שֵֵׂ ן  ּוּפ נִִידֶֶערִִיקֶֶער 
ן דֶֶערְְפַַרא דַַרְְאף  עַַת(, ּוּא דֶֶער חֵֵטְְא עֵֵץ הַַדַּ�ַ
לִִי  כְּ�ְ סִִאיקֶֶע  ַ פַּ� אַַ  זַַיְְין  וֹֹאיךְְ  ל  מְְקַַבֵּ�ֵ יְְים  בַּ�ַ
טַַאנְְד, נָָרא אַַ  ְ ן פַַרְְאשְׁ� כֶֶל ּוּא לָָה – נִִיט �שֵֵׂ לְְקַַבָּ�ָ
זִִיךְְ,  טֶֶעלְְן  ְ אַַיְְינְְשְׁ�  , נֶֶפֶֶׁשׁ ן מְְסִִירַַת  עָָּוּנה ּוּפ  תְּ�ְ
גֶֶעזָָאגְְט  הָָאט  רִִבְְקָָה  וָָואס  אִִיז  דָָאס  ן  ּוּא
נִִי – זִִי גֵֵייט וֹֹאיף דֶֶעם וֹֹאיךְְ,  עָָלַַי קִִלְְלָָתְְךָָ בְּ�ְ
זִִיךְְ  נֶֶעמְְט  ן  ּוּא מָָאנְְט  זַַאךְְ  דִִי  ה,  רַַבָּ�ָ אַַדְּ�ְ ן  ּוּא
רְְּוּדךְְ  ן נִִיט  , ּוּא רְְּוּדךְְ מְְסִִירַַת נֶֶפֶֶׁשׁ נָָרא דַַוְְקָָא 
ן דֶֶער עֶֶנְְטְְפֶֶער הָָאט  וֹֹּבּן. ּוּא  ְ כֶֶל'דִִיקְְן חֶֶשְׁ� �שֵֵׂ

יי יַַעֲֲקֹֹב'ן. ע וֹֹאיךְְ בַּ�ַ וֹֹּפּעֵֵלְְ'ט דָָאס זֶֶעלְְבֶּ�ֶ גֶֶע'

מֶֶּוּען  ק ּוּצ וֶֶועלְְן  יי  בַּ�ַ וֹֹאיךְְ  אִִיז  אַַוֹֹזי  ן  ּוּא
אִִין  ן  ְ טַַיְְיטשְׁ� רַַזַַ"ל  דִִי  וִִוי  כְְלַַלפ,  בִּ�ִ וֹֹּתּרָָה   ּוּצ 
לאפ  ַ רָָוֹֹכת ּוּצ יַַעֲֲקֹֹב: מִִטַּ� יי יִִצְְחָָק'ס בְּ�ְ מִִדְְרָָׁשׁ בַּ�ַ



PAR SHAS Toldos IV  |  A Path Intellect Cannot Prescribe35

“From the dew of heaven” – refers to Scripture  
“and from the fat of the earth” – to Mishnah  
“grain” – to Talmud, and 
“wine”– to Aggadah.

Through the mode of deception of holiness 
included in the wisdom of Torah, as mentioned 
above,2 one reaches a lofty level. As my father-in-
law, the Rebbe Rayatz, explains in the renowned 
maamar Basi LeGani,12 the intention is to transform 
the folly of the opposing side – i.e., the forces of evil 
– into the folly of holiness. By transforming the fol-
ly of the other side, one reaches higher than attained 
through service based on reason and knowledge, 
because then one reaches a level of holiness that 
transcends even the intellect of holiness.13

12. The maamar entitled Basi Le
Gani, 5710, sec. 5.

13. See Basi LeGani, loc. cit.; Kun-
treis U’Maayan, discourses 26-27; 
Rambam, Hilchos Deos 2:2, Hilchos 

Teshuvash 10:3, “Thus, he will al-
ways be obsessed with this love [for 
G-d] as if he is lovesick.”

הָָאָָרֶֶץ  י  מַַנֵּ�ֵ ְ מִִּוּשְׁ�  מִִקְְרָָא,  וֹֹז  מַַיִִם  ָ � הַַשָּׁ�
זֶֶה  יוֹֹרׁשׁ  תִּ�ִ דּוּמ  לְְ תַּ�ַ וֹֹז  גָָן  דָּ�ָ נָָה,  ְ מִִשְׁ� וֹֹז 
מִִרְְמָָה  ן  ּוּפ וֹֹאפֶֶן  אַַן  רְְּוּדךְְ   דָָה,  אַַגָּ�ָ
"ל,  נַּ�ַ כַּ�ַ וֹֹּתּרָָה  הַַ דְְחָָכַַמְְתַַ  ה  ָ � שָּּׁוּד� דִִקְְ
י  מְְט מֶֶען ּוּצ הֶֶעכֶֶער, וִִוי דֶֶער רֶֶבִּ�ִ קּוּ
נָָה  וָּ�ָ דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט אִִין מַַאֲֲמָָרבפ אַַז דִִי כַּ�ַ
ת זֶֶה  לְְעֻֻמַּ�ַ ת דִּ�ִ טּוּ ְ ךְְ זַַיְְין שְׁ� ֵ אִִיז ּוּצ מְְהַַפֵּ�
זַַיְְין  ךְְ  ֵ מְְהַַפֵּ� רְְּוּדךְְ   ה.  ָ � שָּּׁוּד� קְְ דִּ�ִ ת  טּוּ ְ לִִשְׁ�
ּוּצ  מֶֶען  מְְט  קּוּ זֶֶה  ת  לְְעֻֻמַּ�ַ דִּ�ִ ת  טּוּ ְ שְׁ�
עַַל  וָָואס  עֲֲוֹֹבדָָה  רְְּוּדךְְ   וִִוי  הֶֶעכֶֶער, 
מְְט  קּוּ מֶֶען  ם  וָָוּוּרא וְְדַַעַַת,  טַַעַַם  י  ִ פִּ�
וָָואס  ה,  ָ � שָּּׁוּד� קְְ ן  ּוּפ א  דַַרְְגָּ�ָ אַַ  ּוּצ  ּוּצ 
ן  ּוּפ כֶֶל  �שֵֵׂ ן  ּוּפ אֲֲפִִיוּ�ל  הֶֶעכֶֶער  אִִיז 

הגפ. ָ � שָּּׁוּד� קְְ

)משיחת י״ג שבט, תשי"א(

ךמש  יהיה  ילארש  וג׳  וירמא  ד״ה  עה(
סוף  חיים  תרות  כן  גם  ועיין  תצר״ד, 
יעקב  ול  ויקח  ד״ה  תודלות.  שרפת 

תרע״ח.
שארבית ברה פס״ז, ד. עו(

שארבית ג, א. עז(

תהלים יח, זכ. עח( 

אבב בתאר חנ, א. עט(
ופן  אפסיגנור  די   – דעם  וצ  עלנעך  פ( 
תרוה  געהערט  האט  אווס  דצק  חמצ 
ופן ומדא"ר הזקן אבהלאטענערהייט, 
וזאי ווי עס ווערט דעצריילט אין סרפ 
)לקוטי   234 ע׳  ה׳תש״ח  הרמאמים 
רבדי  עיין שם   ,)550 ע׳  ח״ב  דירובים 

ומדא"ר הזקן זבה.
שארבית ברה פס״ו, ג. אפ(

ד״ה אבתי נגלי, ה׳שי״ת. בפ(
זע ראדט. קנוטרס מועין רמאמ וכ־זכ.  גפ(
במר״ם הוכלת דעות פ״ב, ה״ב. הוכלת 

תבושה פ״י ה״ג: אכיול לוחה וכ׳.



פרשת תודלות ה   |   לקוטי שיחות פרשת תודלות ה36   |   לקוטי שיחות 36

Introduction

Torah numerology fascinates us because it promises to reveal hidden connections – pat-
terns beneath the surface that ordinary observation would miss. When we discover that 
two concepts share the same numerical value, we sense we’ve glimpsed something pro-

found, a secret architecture underlying reality. Yet this very appeal harbors a danger: Not every 
numerical correspondence signifies genuine connection. Sometimes the numbers align by mere 
coincidence, and the “insights” they generate lead us away from truth rather than toward it.

In the sichah that follows, the Rebbe gives us a glimpse into this branch of wisdom. He 
shows how a numerical correspondence can serve as a gateway, inviting us to explore deeper and 
uncover an intrinsic connection. As an example, he cites the connection between the Ten Utter-
ances that created the world and the Ten Commandments, showing how the world’s existence is 
connected with its Divine purpose.

The Rebbe then traces a further correspondence – the ten blessings Yitzchak granted Yaakov 
– tying the pattern of ten to our national destiny and pointing toward the era when these bless-
ings will blossom into complete fulfillment.

Toldos V  |  תודלות ה
Adapted from a sichah delivered on the second day of Rosh Chodesh Kislev, 5713 (1952)



PAR SHAS Toldos V  |  Numbers  , Mystical Me anings, and Future Re vel ations37

When Numbers Tell a Story

1. Commenting on the verse,1 “And 
may He give you…,” the Midrash2 states 
that Yaakov was blessed with ten blessings 
corresponding to the ten Utterances with 
which the world was created.

By using the term “corresponding to,” it 
is clear that the Torah indicates that these 
matters are similar not merely in their 
number, but also that the concepts them-
selves share a connection with each other. 
And it is because of the intrinsic connec-
tion between these matters that they also 
correspond in their number.

The way our minds work is that when 
we want to understand a concept, we start 
with what comes later and work backward 
to what came earlier (min hamu’char el ha-
mukdam). We see the effect (hamesuvav) 
and from it we try to grasp its cause (sibah). 
We focus on a matter that is simple (hakal) 
and extrapolate from it an understanding of 
something more complex (hakaveid).

Understanding the true relationship 
between concepts requires real insight 
into their essence. However, that essence 
is not immediately evident. By contrast, the 
numerical correspondence can be seen by 
anyone. This does not require deep con-

מִִדְְרָָׁשׁ  דֶֶער  זָָאגְְט  לְְךָָ,  ן  וְְיִִתֶּ�ֶ ק  סּוּ ָ פָּ� וֹֹאיפְְן  א. 
רָָה  עֲֲ�שָָׂ נֶֶגֶֶד  כְּ�ְ רָָוֹֹכת  בְּ�ְ ר  עֶֶ�שֶֶׂ בְּ�ְ רֵֵךְְ  נִִתְְבָּ�ָ יַַעֲֲקֹֹב  אַַז 
אִִיז  )יַַעֲֲקֹֹב  הָָעוֹֹלָָם  נִִבְְרָָא  הֶֶם  בָּ�ָ ֶ שֶׁ� מַַאֲֲמָָוֹֹרת 
קֶֶעגְְן  רָָוֹֹכת  בְּ�ְ צֶֶען  מִִיט  גֶֶעוָָורְְאן  ט  ְ ענְְטשְׁ� גֶֶעבֶּ�ֶ
אִִיז  וֶֶועלְְט  דִִי  וֶֶועלְְכֶֶע  מִִיט  מַַאֲֲמָָוֹֹרת  צֶֶען  דִִי 

פְְאן גֶֶעוָָורְְאן(. ַ שַׁא� בַּ�ַ

זִִיכֶֶער,  דָָאךְְ  אִִיז  נֶֶגֶֶד"  "כְּ�ְ זָָאגְְט  וֹֹּתּרָָה   עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
אִִין  וֹֹליז  בְּ�ְ נִִיט  וֹֹאיס  זִִיךְְ  גְְלַַיְְיכְְן  עִִנְְיָָנִִים  דִִי  אַַז 
עִִנְְיָָנִִים  דִִי  אַַז  וֹֹאיךְְ  נָָרא  )צָָלא(,  ר  ָ מִִסְְפָּ� זֵֵייעֶֶר 
ד  מִִּוּצַּ�ַ  אַַנְְדֶֶערֶֶע,  דִִי  ּוּצ  אֵֵיינֶֶע  ת  יְְיּוּכ ַ שַׁ� אַַ  ן  הָָבְּא�ְ
ן דִִי עִִנְְיָָנִִים  ְ ת וָָואס אִִיז פַַרַַאאן צְְוִִוישְׁ� יְְיּוּכ ַ דֶֶער שַׁ�
ר. ָ אַַלֵֵיין, גְְלַַיְְיכְְן זֵֵיי זִִיךְְ וֹֹאיס וֹֹאיךְְ אִִין זֵֵייעֶֶר מִִסְְפָּ�

טֵֵיין  ְ גָָה ּוּצ פַַרְְאשְׁ� ָ נְְזֶֶער וֹֹאפֶֶן הַַ�שָּׂ� נָָרא אַַוֹֹזי וִִוי ּוּא
ם )פְְרִִיעֶֶר  קְְּוּּמּדָּ�ָ  חָָר אֶֶל הַַ אַַן עִִנְְיָָן אִִיז – מִִן הַַמְְּוּא
זַַאךְְ,  עטֶֶערְְדִִיקֶֶע  ֶ פֶּ� ְ שְׁ� דִִי  מִִיר  טֵֵייעֶֶן  ְ פַַרְְאשְׁ�
אֶֶל  ב  בָּּוּ�ָ הַַמְְס מִִן  פְְרִִיעֶֶרְְדִִיקֶֶע(,  דִִי   – נָָכְְאדֶֶעם 

בֵֵד. ל אֶֶל הַַכָּ�ָ מִִּוּן הַַקַּ�ַ ה  בָּ�ָ הַַסִּ�ִ

מֶֶּוּען ּוּצ דֶֶער יְְדִִיעָָה  ק כְְדֵֵי ּוּצ ּוּצ דֶֶערְְפַַרא אִִיז בִּ�ִ
ם(  קְְּוּמדָּ�ָ ן דֶֶער  ה ּוּא אַַז דִִי עִִנְְיָָנִִים אַַלֵֵיין )דִִי סִִבָּ�ָ
רְְּוּדךְְ דֶֶעם  ת, אִִיז דָָאס  יְְיּוּכ ַ ן זִִיךְְ אַַ שַׁ� ְ ן צְְוִִוישְׁ� הָָבְּא�ְ
רָָם  ָ מִִסְְפָּ� וָָואס מִִיר זֶֶען, אַַז זֵֵיי גְְלַַיְְיכְְן זִִיךְְ וֹֹאיס בְּ�ְ
ל  חָָר(, וָָואס דָָאס אִִיז מִִן הַַקַּ�ַ מְְּוּא ב ּוּ בָּּוּ�ָ )דֶֶער מְְס

בֵֵד. אֶֶל הַַכָּ�ָ

ן דִִי עִִנְְיָָנִִים,  ת ּוּפ יְְיּוּכ ַ טֵֵיין דִִי שַׁ� ְ וֹֹאיף ּוּצ פַַרְְאשְׁ�
ת  רָָה אִִין דֶֶעם מַַהּוּ ן אַַ הַַכָּ�ָ דַַרְְאף מֶֶען דָָאךְְ הָָבְּא�ְ
דֶֶעם  אִִין  גְְלַַיְְיכְְקַַיְְיט  דִִי  ער  אָָבֶּ�ֶ עִִנְְיָָן,  דֶֶעם  ן  ּוּפ
מֶֶען  דַַרְְאף  דֶֶעם  וֹֹאיף  יֶֶעדֶֶערֶֶער.  זֶֶעט  ר  ָ מִִסְְפָּ�

1. Bereishis 27:28.

2. Pirkei D’Rabbi Eliezer (Venice 
ed.), ch. 32.

Numbers, Mystical Meanings, 
and Future Revelations



פרשת תודלות ה   |   לקוטי שיחות 38

templation regarding the inner nature and 
potential of these matters. All that is necessary 
is to count, and we can see that the numbers 
match.

Once we notice this numerical correspon-
dence, we realize something deeper is involved. 
Upon deeper thought, it is possible to real-
ize that the reason for the correspondence is 
that the concepts themselves are inherently 
connected.

A Threefold Correspondence

2. To provide an example of this concept: 
Our Sages3 teach that the 248 positive com-
mandments correspond to the 248 limbs of 
the body, and the 365 negative command-
ments correspond to the 365 giddim.4 The 
connection is not merely numerical. Instead, 
the concepts themselves share an intrinsic re-
lationship. The 613 mitzvos are the limbs of 
the soul, and from them, vitality flows to the 
limbs of the body.

Chassidus5 interprets the verse,6 “Be per-
fect with G-d your L-rd,” as teaching that 
wholeness and completeness in the fulfill-
ment of the 613 mitzvos generate wholeness 
in the limbs of the soul. From them, 
wholeness flows to the 613 limbs of the 
body, granting them vitality and strength. 
Since each limb derives from a specific mitz-
vah, the sum of the limbs and the mitzvos must 
be equal in number.

From Trembling to Calm

3. A further illustration of the concept: 
The repetition of the word asarah, “ten,” in the 

3. Zohar, Vol. I, p. 170.

4. Giddim is an inclusive term re-
ferring to blood vessels, sinews, and 

major nerves (Rambam’s Commen-
tary on the Mishnah, Zevachim 3:4).

5. Likkutei Torah, Devarim, p. 45c.

6. Devarim 18:13.

ת  מַַהּוּ דֶֶעם  אִִין  ת  וֹֹּבּנְְּוּנ הִִתְְ קֵֵיין  ן  הָָבְּא�ְ נִִיט 
ן דִִי עִִנְְיָָנִִים, עֶֶס אִִיז מֶֶער  ת ּוּפ ן דֶֶער אֵֵיּוּכ ּוּא
ער, זֶֶעט מֶֶען  נִִיט וָָואס אַַז מֶֶען צֵֵיילְְט אִִיבֶּ�ֶ
יידֶֶע  בֵּ�ֵ אִִין  ר  ָ מִִסְְפָּ� ער  זֶֶעלְְבֶּ�ֶ דֶֶער  סְְ'אִִיז  אַַז 

עִִנְְיָָנִִים.

זֵֵיי  אַַז  זֶֶען  מִִיר  וָָואס  דֶֶעם  רְְּוּדךְְ   ן  ּוּא
אַַז  מִִיר  טֵֵייעֶֶן  ְ פַַרְְאשְׁ� צָָלא,  אִִין  זִִיךְְ  גְְלַַיְְיכְְן 
ן דֶֶעם וָָואס דִִי עִִנְְיָָנִִים אַַלֵֵיין  מְְט ּוּפ דָָאס קּוּ

ם צְְוֵֵוייטְְן. יךְְ אֵֵיינֶֶער ּוּצ יָּ�ָ ַ זַַיְְינֶֶען שַׁ�

טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  דֶֶעם:  וֹֹאיף  גְְמָָא  ּוּד אַַ  ב. 
דִִי  קֶֶעגְְן  זַַיְְינֶֶען  ה  עֲֲ�שֵֵׂ מִִצְְוֹֹות  רְְמַַ"ח  דִִי  אַַז 
ה  תַַעֲֲ�שֶֶׂ לֹאֹ  סָָ"ה  ְ שְׁ� דִִי  ן  ּוּא אֵֵבָָרִִיםדפ  רְְמַַ"ח 
דֶֶער  נִִיט  דָָאךְְ  אִִיז  גִִידִִים.  סָָ"ה  ְ שְׁ� דִִי  קֶֶעגְְן 
אִִין  נָָרא  אִִיז  ת  יְְיּוּכ ַ שַׁ� גַַאנְְצֶֶע  דִִי  אַַז  ט  ַ שַׁ� ְ פְּ�
ן אַַ  ר, נָָרא דִִי עִִנְְיָָנִִים אַַלֵֵיין הָָבְּא�ְ ָ דֶֶעם מִִסְְפָּ�
רְְיַַ"ג מִִצְְוֹֹת זַַיְְינֶֶען דִִי  ת זֶֶה לְְזֶֶה. דִִי תַּ�ַ יְְיּוּכ ַ שַׁ�
ךְְ  ָ ן זֵֵיי וֶֶוערְְט נִִמְְשָׁ� , וָָואס ּוּפ ן נֶֶפֶֶׁשׁ אֵֵבָָרִִים ּוּפ

ף. ּוּּגּ ן  ת אִִין דִִי אֵֵבָָרִִים ּוּפ ּוּּיּ חַַ

וֹֹאיפְְן  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְטפה  וֶֶוערְְט  עֶֶס  וִִוי  ן  ּוּא
אַַז  אֱֱלֹקֶֶֹיךָָופ,  הֲֲוָָיָָ'  עִִם  הְְיֶֶה  תִּ�ִ מִִים  תָּ�ָ ק  סּוּ ָ פָּ�
רְְיַַ"ג  אִִין תַּ�ַ ת  לֵֵיּוּמ ְ ן שְׁ� ת ּוּא מִִיּוּמ דִִי תְּ�ְ רְְּוּדךְְ 
ן  אֵֵבָָרִִים ּוּפ דִִי  אִִין  ת  מִִיּוּמ וֶֶוערְְט תְּ�ְ מִִצְְוֹֹת, 
ת  מִִיּוּמ ךְְ תְּ�ְ ָ נִִמְְשָׁ� וֶֶוערְְט  זֵֵיי  ן  וָָואס ּוּפ  , נֶֶפֶֶׁשׁ
אַַ  ן  הָָבְּא�ְ זֵֵיי  אַַז  ף,  ּוּּגּ הַַ אֵֵבְְרֵֵי  רְְיַַ"ג  תַּ�ַ דִִי  אִִין 

ק. ּוּּזּ ן חִִי ת ּוּא ּוּּיּ חַַ

אַַ  ן  ּוּפ זִִיךְְ  נֶֶעמְְט  אֵֵבֶֶר  יֶֶעדֶֶער  וַַויְְיל  ן  ּוּא
זְְּוּמן זֵֵיי דָָאךְְ זַַיְְין  מֵֵילָָא  גֶֶעוִִויסֶֶער מִִצְְוָָה, בְּ�ְ

גְְלַַיְְיךְְ וֹֹאיךְְ אִִין זֵֵייעֶֶר צָָלא.

עִִנְְיָָן  דֶֶעם  אִִין  אִִיז  זַַאךְְ  ע  זֶֶעלְְבֶּ�ֶ דִִי  ג. 
זפ,  דֶֶֹׁשׁ הַַקֹּ� קֶֶל  ֶ שֶׁ� בְּ�ְ ף  הַַכַּ�ַ רָָה  עֲֲ�שָָׂ רָָה  עֲֲ�שָָׂ ן  ּוּפ



PAR SHAS Toldos V  |  Numbers  , Mystical Me anings, and Future Re vel ations39

verse,7 Asarah, asarah hakaf beshekel hakodesh, 
“[each] spoon weighing ten [silver shekelim] ac-
cording to the holy shekel,” is interpreted8 as 
implying that the Ten Utterances correspond to the 
Ten Commandments. The meaning is not merely 
that the two are equal in number. Rather, their es-
sential natures are connected.

Why? Because the entire creation – which came 
about through the Ten Utterances – was brought 
about by the Torah and is for the sake of the Torah. 
As our Sages9 comment on the word,10 Bereishis, “In 
the beginning…” – all existence was brought into 
being “for the sake of the Torah, which is called ‘the 
beginning.’” 

The interrelation of the two is further brought out 
by our Sages’11 interpretation of the phrase,12 “the 
sixth day” – that until the sixth of Sivan, the day of 
the Giving of the Torah, heaven and earth were fal-
tering. However, when the day of the Giving of the 
Torah arrived, “the earth... became calm.”13 Perma-
nence and stability were endowed to the creation.

Since the Utterances and the Commandments 
share an intrinsic connection, they are equal in 
number. The very existence of the Ten Utterances 
comes about for the sake of the Ten Command-
ments. The Ten Utterances exist so that the created 
beings they brought into being would be illuminat-
ed by drawing into them the Ten Commandments 
and their message. 

Ten, Ten, and Ten: a Further Correspondence

4. When a Jew connects the Ten Utterances 
with the Ten Commandments – meaning, when 
he illuminates the world with the light of the To-
rah – he draws down an abundant flow of Divine 

7. Bamidbar 7:86.

8. Zohar, Vol. III, p. 11b.

9. Rashi, Bereishis 1:1.

10. Bereishis 1:1.

11. Shabbos 88a.

12. Bereishis 1:31.

13. Tehillim 76:9.

דִִי  אַַז  דֶֶעם,  וֹֹאיף  טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  וָָואס 
רֶֶת  נֶֶגֶֶד עֲֲ�שֶֶׂ זַַיְְינֶֶען כְּ�ְ רָָה מַַאֲֲמָָוֹֹרת  עֲֲ�שָָׂ
ט אַַז דִִי  ַ שַׁ� ְ וֹֹרתחפ. אִִיז נִִיט דֶֶער פְּ� בְּ�ְ הַַדִּ�ִ
וָָואס  נִִיט  מֶֶער  אִִיז  ת  יְְיּוּכ ַ שַׁ� גַַאנְְצֶֶע 
זֵֵיי  נָָרא  צָָלא,  אִִין  גְְלַַיְְיךְְ  זַַיְְינֶֶען  זֵֵיי 

ד זֵֵייעֶֶר עֶֶצֶֶם עִִנְְיָָן. יךְְ מִִצַּ�ַ יָּ�ָ ַ זַַיְְינֶֶען שַׁ�

ת – וָָואס  ּוּּוּ ם דִִי גַַאנְְצֶֶע הִִתְְהַַ וָָוּוּרא
אִִיז  מַַאֲֲמָָוֹֹרת –  רָָה  עֲֲ�שָָׂ דִִי  רְְּוּדךְְ  אִִיז 
וֹֹּתּרָָה,  לִִּוּציּבּ  ן  וֹֹּתּרָָה ּוּא רְְּוּדךְְ  גֶֶעוֶֶוען 
וֹֹּתּרָָה  הַַ בִִיל  ְ שְׁ� בִּ�ִ ית  ִ רֵֵאשִׁ� בְּ�ְ אֲֲמָָרפט  ַ מַּ� כַּ�ַ
סְְ'אִִיז  יז  בִּ�ִ ן  ּוּא ית,  ִ רֵֵאשִׁ� קְְרֵֵאת  נִּ�ִ ֶ שֶׁ�
י  ִ � שִּׁ� ִ שִׁ� י,  ִ � שִּׁ� ִ � הַַשִּׁ� יוֹֹם  דֶֶער  מֶֶּוּען  גֶֶעק
 – וֹֹּתּרָָה   ן  מַַתַּ�ַ ן  ּוּפ טָָגא  דֶֶער  סִִיוָָן  בְּ�ְ
ן  ּוּא מִִתְְוֹֹמטְְטִִיםצ,  וָָאָָרֶֶץ  מַַיִִם  ָ שָׁ� אִִיז 
ן  ּוּפ טָָגא  דֶֶער  מֶֶּוּען  גֶֶעק סְְ'אִִיז  וֶֶוען 
קָָטָָהאצ,  ָ וֹֹּתּרָָה, אִִיז אֶֶרֶֶץ וגו' וְְשָׁ� ן  מַַתַּ�ַ
דֶֶער  אִִין  ם  ּוּּיּ קִִ אַַ  גֶֶעוָָורְְאן  סְְ'אִִיז  אַַז 

רִִיאָָה. בְּ�ְ

אִִין  גְְלַַיְְיךְְ  זֵֵיי  זַַיְְינֶֶען  דֶֶערְְפַַרא  ן  ּוּא
יךְְ  יָּ�ָ ַ שַׁ� זַַיְְינֶֶען  זֵֵיי  וַַויְְיל  צָָלא,  זֵֵייעֶֶר 
ד זֵֵייעֶֶר עִִנְְיָָן,  ם צְְוֵֵוייטְְן מִִצַּ�ַ אֵֵיינֶֶער ּוּצ
רָָה  עֲֲ�שָָׂ דִִי  ן  ּוּפ ת  מְְצִִיּוּא דִִי  ם  וָָוּוּרא
רֶֶת  עֲֲ�שֶֶׂ דִִי  לִִּוּציּבּ   מְְט  קּוּ מַַאֲֲמָָוֹֹרת 
זֵֵייעֶֶר  ן  ּוּפ נָָה  וָּ�ָ כַּ�ַ דִִי  ן  ּוּא וֹֹרת,  בְּ�ְ הַַדִּ�ִ
לַַאיְְיכְְטְְן  בַּ�ַ זָָלא  אַַז מֶֶען  אִִיז,  ת  מְְצִִיּוּא
פְְאן  ַ שַׁא� בַּ�ַ זַַיְְינֶֶען  וָָואס  נִִבְְרָָאִִים  דִִי 
רְְּוּדךְְ  רָָה מַַאֲֲמָָוֹֹרת,  ן דִִי עֲֲ�שָָׂ גֶֶעוָָורְְאן ּוּפ
יךְְ זַַיְְין אִִין  ִ דֶֶעם וָָואס מֶֶען וֶֶועט מַַמְְשִׁ�

וֹֹרת. בְּ�ְ רֶֶת הַַדִּ�ִ ן דִִי עֲֲ�שֶֶׂ זֵֵיי דִִי עִִנְְיָָנִִים ּוּפ

אִִיד  אַ�  וָָואס  דֶֶעם  רְְּוּדךְ�   ד. 
מַַאֲֲמָָוֹֹרת מִִיט  רָָה  דִִי עֲֲ�שָָׂ ינְְדְְט  פַַרְְאבִּ�ִ
אַַז  הֵֵייסְְט  דָָאס  וֹֹרת,  בְּ�ְ הַַדִּ�ִ רֶֶת  עֲֲ�שֶֶׂ דִִי 
וֹֹאר  מִִיטְְן  וֶֶועלְְט  דִִי  לַַאיְְיכְְט  בַּ�ַ עֶֶר 
ךְְ ּוּצ  ָ רְְּוּדךְְ דֶֶעם וֶֶוערְְט נִִמְְשָׁ� וֹֹּתּרָָה,  הַַ



פרשת תודלות ה   |   לקוטי שיחות 40

beneficence, both materially and spiritu-
ally. Thus, it is written,14 “If you follow My 
statutes... I will provide your rains in their 
season...,” i.e., G-d will grant all the bless-
ings mentioned in that passage.

Since the person will receive the 
blessings because he drew down the Ten 
Commandments into the Ten Utteranc-
es, the blessings granted him are also ten 
in number. For this reason, Yaakov was 
blessed with ten blessings, corresponding 
to the Ten Utterances.

Bridging the Gap Between the Above and Below

5. On this basis, we can also understand 
the Zohar’s15 statement, “Rabbi Elazar was 
asked, ‘Why were Yaakov’s blessings not 
fulfilled, while Esav’s blessings were ful-
filled?’ Rabbi Elazar answered, ‘Yaakov 
took above, Esav took below.’ ” In other 
words, Yaakov received spiritual blessings, 
while Esav received material ones.

The full implication of Rabbi Elazar’s 
response can be understood based on the 
verse,16 “His righteousness endures for-
ever.” The tzedakah, acts of kindness, and 
﻿mitzvos as a whole that a person fulfills in 
the present era – his involvement in the task 
of refining the world’s material substance 
– are not transient matters but are everlast-
ing. The fulfillment of mitzvos draws down 
light into Atzilus. That light does not shine 
fully in the present era.17 Instead, it is stored 
away, like valuable gems and pearls stored 
in a chest. In the Ultimate Future, this light 
will be revealed. Then, it will become evi-

14. Vayikra 26:3-4.

15. Zohar, Vol. I, p. 143b.

16. Tehillim 112:9. See Tanya, 

Iggeres HaKodesh, Epistle 32.

17. Not only is this light not revealed 
in this world at present, even in the 
world of Atzilus, they do not shine in 

the present era, but are “stored away” 
for the future (Sefer HaMaamarim 
5658, p. 33).

אִִין  ן  ּוּא ת  ּוּּיּ מִִ ְ גַַשְׁ� אִִין  עָָה  ָ פָּ� ְ הַַשְׁ� פִִיל  אִִידְְן  דֶֶעם 
לֵֵּוּכ וג'  ֹתַַי תֵּ�ֵ חֻֻקֹּ� טֵֵייטבצ אִִם בְּ�ְ ְ ת, וִִוי עֶֶס שְׁ� ּוּּיּ חְְּוּרנִִ
וָָואס  רָָוֹֹכת  בְּ�ְ אַַלֶֶע  וגו',  ם  עִִתָּ�ָ בְּ�ְ מֵֵיכֶֶם  ְ גִִשְׁ� י  וְְנָָתַַתִּ�ִ

ה. ָ רְְשָׁ� ַ עֶֶר רֶֶעכְְנְְט וֹֹאיס אִִין דֶֶער פַּ�

ד  מִִצַּ�ַ עֶֶר  מְְט  אקּוּ בַּ�ַ עוֹֹת  ָ פָּ� ְ הַַשְׁ� דִִי  אַַז  לְְאד  וִִויבַּ�ַ
רֶֶת  עֲֲ�שֶֶׂ דִִי  גֶֶעוֶֶוען  יךְְ  ִ מַַמְְשִׁ� הָָאט  עֶֶר  וָָואס  דֶֶעם 
אִִיז  מֵֵילָָא  בְּ�ְ מַַאֲֲמָָוֹֹרת,  רָָה  עֲֲ�שָָׂ דִִי  אִִין  וֹֹרת  בְּ�ְ הַַדִּ�ִ
ר  ָ מְְט – אִִין מִִסְְפָּ� אקּוּ עָָה וָָואס עֶֶר בַּ�ַ ָ פָּ� ְ וֹֹאיךְְ דִִי הַַשְׁ�

ן צֶֶען. ּוּפ

ט  ְ ענְְטשְׁ� גֶֶעבֶּ�ֶ אִִיז  יַַעֲֲקֹֹב  וָָואס  אִִיז  דָָאס  ן  ּוּא
רָָוֹֹכת, קֶֶעגְְן דִִי צֶֶען מַַאֲֲמָָוֹֹרת. גֶֶעוָָורְְאן מִִיט צֶֶען בְּ�ְ

טֵֵיין וָָואס  ְ ה. מִִיט דֶֶעם וֶֶועט מֶֶען וֹֹאיךְְ פַַרְְאשְׁ�
גֶֶעפְְרֶֶעגְְט  הָָאט  מֶֶען  אַַז  זֹֹהַַרגצ,  אִִין  טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס 
יַַעֲֲקֹֹב'ס  זַַיְְינֶֶען  פַַרְְאוָָואס  אֶֶלְְעָָזָָר'ן,  י  רַַבִּ�ִ יי  בַּ�ַ
רָָוֹֹכת  בְּ�ְ ו'ס  עֵֵ�שָָׂ ן  ּוּא גֶֶעוָָורְְאן  ם  יָּּוּ�ָ מְְק נִִיט  רָָוֹֹכת  בְּ�ְ
אֶֶלְְעָָזָָר  י  רַַבִּ�ִ הָָאט  גֶֶעוָָורְְאן?  ם  יָּּוּ�ָ מְְק יָָא  זַַיְְינֶֶען 
נָָטַַל  ו  עֵֵ�שָָׂ א,  לְְעֵֵלָּ�ָ נָָטַַל  יַַעֲֲקֹֹב  גֶֶעעֶֶנְְטְְפֶֶערְְט: 
ו  עֵֵ�שָָׂ ן  ּוּא לְְמַַעְְלָָה  מֶֶּוּנען  גֶֶע הָָאט  )יַַעֲֲקֹֹב  א  לְְתַַתָּ�ָ

ה(. ָ מֶֶּוּנען לְְמַַטָּ� הָָאט גֶֶע

וָָואס  דֶֶעם  מִִיט  טֵֵיין  ְ פַַרְְאשְׁ� דָָאס  מֶֶען  וֶֶועט 
טֵֵייטדצ צִִדְְקָָתוֹֹ עוֹֹמֶֶדֶֶת לָָעַַד. צְְדָָקָָה, חֶֶסֶֶד  ְ עֶֶס שְׁ�
ים  כְְלַַל וָָואס מֶֶען אִִיז אִִיצְְטֶֶער מְְקַַיֵּ�ֵ ן מִִצְְוֹֹות בִּ�ִ ּוּא
רִִּוּרים(  י ן עֲֲוֹֹבדַַת הַַבֵּ�ֵ )וָָואס דָָאס אִִיז דֶֶער עִִנְְיָָן ּוּפ
וֶֶוערְְט  צְְוֹֹת  ִ הַַמִּ� ם  ּוּּיּ קִִ רְְּוּדךְְ   לָָעַַד.  עוֹֹמֶֶדֶֶת  אִִיז   –
אִִיז  וֹֹאר  דֶֶער  ער  אָָבֶּ�ֶ ת  אֲֲצִִיּוּל אִִין  וֹֹאר  ךְְ  ָ נִִמְְשָׁ�
הַַאלְְאטְְן אִִין אַַ קֶֶעסְְטְְל(,  פְְּוּסָָא )וִִוי בַּ�ַ ק ח בְּ�ְ נָּּוּמ�ָ  כְּ�ְ
וָָואס  ערְְל  ֶ פֶּ� ן  ּוּא טֵֵיינֶֶער  ְ שְׁ� לֶֶּוּפע  וֶֶוערְְטְְ וִִוי  אַַוֹֹזי 
י  ּוּּלּ י ן דֶֶער גִּ�ִ הַַאלְְאט זֵֵיי אִִין אַַ קַַסְְאטְְן, ּוּא מֶֶען בַּ�ַ



PAR SHAS Toldos V  |  Numbers  , Mystical Me anings, and Future Re vel ations41

dent that the achievements of these mitzvos endure 
forever.

The fulfillment of mitzvos draws down bless-
ings. However, just as the revelation of light 
elicited by the mitzvos is currently hidden – 
stored away in a chest, as it were – so too, the 
blessings are presently hidden.

Thus, the Zohar cited previously concludes, 
in the Ultimate Future, “Yaakov will take both 
above and below and Esav will be utterly de-
stroyed.” Yaakov will receive blessings both above 
in the World to Come and below in this world. 

This is also consistent with what was stated 
previously: The revelation of light evoked by the 
mitzvos will be manifest in the Ultimate Future, 
even in material matters. This is the unique di-
mension of that era – that the material realm 
will no longer conceal the spiritual but, on the 
contrary, will be the conduit through which the 
revelations are manifest. Similarly, regarding the 
blessings, Esav will be destroyed from the lower 
world, and Yaakov’s blessings will also be real-
ized in this world, in this physical realm.

A Foretaste of Redemption

6. It is stated in the writings of the Arizal18 – 
and cited as halachah by Magen Avraham19 – that 
on Friday, one should taste the Shabbos foods, 
as alluded to by the phrase from our prayers,20 
“Those who taste it merit life.”

Now, according to the calculation that “the 
world will exist for six thousand years,”21 it is al-
ready Friday afternoon. It is now the time for us 
to at least taste the revelations of the Ultimate Fu-
ture. When a person tastes something, he already 

18. Pri Eitz Chayim, Shaar HaShab-
bos, ch. 3, et al.

19. Magen Avraham, Orach Chayim 
250:1.

20. Shabbos Musaf liturgy.

21. Rosh HaShanah 31a.

עוֹֹמֶֶדֶֶת   – לֶֶעָָתִִיד  זַַיְְין  וֶֶועט  דֶֶעם  ן  ּוּפ
לָָעַַד.

ד  מִִצַּ�ַ מֶֶּוּען  ק רָָוֹֹכת  בְּ�ְ דִִי  אַַז  לְְאד  וִִויבַּ�ַ
דֶֶערְְפַַרא  מִִצְְוֹֹות,  דִִי  ן  ּוּפ ם  ּוּּיּ קִִ דֶֶעם 
וָָואס  וֹֹאר  י  ּוּּלּ י גִּ�ִ דֶֶעם  אִִין  וִִוי  אַַוֹֹזי  אִִיז 
רְְּוּדךְְ דִִי מִִצְְוֹֹת, אִִיז דָָאס  ט זִִיךְְ וֹֹאיף  טּוּ
פְְּוּסָָא,  ק בְּ�ְ ח  נָּּוּמ�ָ  כְּ�ְ  – הֶֶעְְלֵֵם,  בְּ�ְ דֶֶערְְוַַויְְיל 
אַַז  רָָוֹֹכת,  בְּ�ְ דִִי  אִִין  וֹֹאיךְְ  אִִיז  אַַוֹֹזי 

הֶֶעְְלֵֵם. אִִיצְְטֶֶער אִִיז דָָאס בְּ�ְ

ער לֶֶעָָתִִיד לָָוֹֹבא, פִִירְְט וֹֹאיס דֶֶער  אָָבֶּ�ֶ
א.  לְְתַַתָּ�ָ וֹֹאיךְְ  נֶֶעמֶֶען  יַַעֲֲקֹֹב  וֶֶועט  זֹֹהַַר, 
וֶֶועט  יַַעֲֲקֹֹב  ן  ּוּא ֹלָָא  מִִכֹּ� ו  עֵֵ�שָָׂ יִִתְְאֲֲבִִיד 
א עָָלְְמָָא דֵֵין וְְעָָלְְמָָא  א וְְתַַתָּ�ָ נֶֶעמֶֶען לְְעֵֵלָּ�ָ
"ל: אַַוֹֹזי וִִוי  ן לְְהַַנַּ�ַ ם כֵּ�ֵ מַַּוּתְְאִִים גַּ�ַ  דְְאָָתֵֵי. 
י וֹֹאר וָָואס וֶֶוערְְט וֹֹאיפְְגֶֶעטָָאן  ּוּּלּ י דֶֶער גִּ�ִ
לָָוֹֹבא  לֶֶעָָתִִיד  וֶֶועט  מִִצְְוֹֹות,  דִִי  רְְּוּדךְְ 
ת, וָָואס  ּוּּיּ מִִ ְ שְׁ� ה וֶֶוערְְן אֲֲפִִיּוּל אִִין גַּ�ַ לֶּ�ֶ נִִתְְגַּ�ַ
ן לֶֶעָָתִִיד לָָוֹֹבא  דָָאס אִִיז דֶֶער וֹֹאיפְְטּוּ ּוּפ
זַַיְְין,  מַַעְְלִִים  נִִיט  וֶֶועט  ת  ּוּּיּ מִִ ְ שְׁ� גַּ�ַ אַַז 
עִִנְְיָָן  דֶֶעם  אִִין  וֹֹאיךְְ  אִִיז  אַַוֹֹזי  ה,  רַַבָּ�ָ וְְאַַדְּ�ְ
ו מֵֵעָָלְְמָָא  תְְאֲֲבִִיד עֵֵ�שָָׂ יִּ�ִ ֶ רָָוֹֹכת, שֶׁ� ן דִִי בְּ�ְ ּוּפ
ם  יָּּוּ�ָ רְְוֹֹכת יַַעֲֲקֹֹב וֶֶועלְְן מְְק ן בִּ�ִ אָָה, ּוּא תָּ�ָ תַּ�ַ

ת. ּוּּיּ מִִ ְ שְׁ� ה אִִין גַּ�ַ עוֹֹלָָם הַַזֶּ�ֶ וֶֶוערְְן וֹֹאיךְְ בָּ�ָ

ן  תְְבֵֵי הָָאֲֲרִִיזַַ"ל ּוּא טֵֵייט אִִין כִּ�ִ ְ ו. עֶֶס שְׁ�
רֶֶענְְגְְט עֶֶס לַַהֲֲלָָכָָה,  דֶֶער מָָגֵֵן אַַבְְרָָהָָםצה בְּ�ְ
זַַיְְין  טוֹֹעֵֵם  מֶֶען  דַַרְְאף  ת  בָּ�ָ ַ שַׁ� עֶֶרֶֶב  אַַז 
ת,  בָּ�ָ ַ שַׁ� ן  ּוּפ מַַאֲֲכָָלִִים  דִִי  ן  ּוּפ כְְּוּזן(  )פַַרְְא
וצ. ים זָָּוּכ טֵֵייט טוֹֹעֲֲמֶֶיהָָ חַַיִּ�ִ ְ אַַוֹֹזי וִִוי עֶֶס שְׁ�

וֹֹׁשׁין – אִִין  אַַוֹֹזי וִִוי אִִיצְְטֶֶער אִִיז דָָאךְְ 
הֲֲוָָה  נֵֵי  ְ שְׁ� אַַלְְפֵֵי  א  תָּ�ָ ִ שִׁ� ן  ּוּפ וֹֹּבּן   ְ חֶֶשְׁ� דֶֶעם 
ת נָָאךְְ חֲֲוֹֹצת, דַַרְְאפְְן  בָּ�ָ ַ עָָלְְמָָאזצ – עֶֶרֶֶב שַׁ�
לֶֶעָָתִִיד  ן  ּוּפ עִִנְְיָָנִִים  דִִי  זַַיְְין  וֹֹׁשׁין   דָָאךְְ 
ן  ּוּא נִִים,  ָ פָּ� ל  כָּ�ָ עַַל  טְְעִִימָָה  דֶֶרֶֶךְְ  בְּ�ְ לָָוֹֹבא 



פרשת תודלות ה   |   לקוטי שיחות 42

experiences a certain measure of what will ultimately 
be revealed.

Similarly, a certain measure of the revelation of 
pnimiyus haTorah, the inner, mystical dimension of 
Torah that will be manifest in the Ultimate Future, 
has been revealed specifically in recent generations. 
Previously, this knowledge was reserved only for a 
spiritual elite. However, in these later generations, 
it is a mitzvah to reveal this wisdom.22 This applies 
particularly  as these teachings are expounded by the 
Baal Shem Tov and the general chassidic movement, 
and especially through the teachings of the Alter 
Rebbe and Chabad Chassidus. This made it possible 
for “Your wellsprings to spread outward,”23 i.e., for 
these teachings to reach widespread dissemination.

True, the revelation of pnimiyus haTorah is rele-
vant primarily to the Ultimate Future. In that vein, 
Rashi interprets the verse,24 “He will kiss me with 
the kisses of His mouth” as referring to “the mystical 
rationales and hidden depths of the Torah that will 
be revealed in the Ultimate Future.” Nevertheless, 
the revelation of pnimiyus haTorah has now already 
begun, albeit merely as a taste, at present, during 
“Friday afternoon,” especially since it is well after 
midday.

This is what is relevant to us: Since it is already 
after midday, and indeed, we are in the time just 
before sunset,25 we should already be among “those 
who taste it merit life.” The revelation of Yaakov’s 
blessings –  above and those below, i.e.,  in both spir-
itual and material matters – should already begin, 
bringing blessing and success materially and spiri-
tually, in goodness that is visible and apparent.

22. Tanya, Iggeres HaKodesh, 
Epistle 26, citing the AriZal. See 
Rav Chayim Vital’s introduction to 
Shaar HaHakdamos, reprinted at the 
beginning of Eitz Chayim. 

23. Mishlei 5:16. See the renowned 
letter of the Baal Shem Tov, printed 
at the end of Ben Poras Yosef and at 
the beginning of Kesser Shem Tov, 
et al.

24. Shir HaShirim 1:2.

25. The Rebbe uses the term “after 
plag haminchah,” which refers to 
the time 1¼ seasonal hours before 
sunset.

מֶֶען  הָָאט  טוֹֹעֵֵם  אִִיז  מֶֶען  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
עס. ֶ דָָאךְְ וֹֹאיךְְ עֶֶפֶּ�

י  ּוּּלּ י גִּ�ִ ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶער  וִִוי  אַַוֹֹזי 
ה  לֶּ�ֶ נִִתְְגַּ�ַ אִִיז  וָָואס  וֹֹּתּרָָה  הַַ ת  ּוּּיּ נִִימִִ ְ פְּ�
גֶֶעוָָורְְאן אִִין דִִי לֶֶעצְְטֶֶע וֹֹדוֹֹרת דַַוְְקָָא, 
אַַמָָלא אִִיז דָָאס גֶֶעוֶֶוען נָָרא לִִיחִִידֵֵי 
אִִיז  הָָאַַחֲֲוֹֹרנִִים  וֹֹדוֹֹרת  בְּ�ְ ן  ּוּא ה,  סְְגֻֻלָּ�ָ
בִִּוּפְְרַַט  וֹֹּלּת זֹֹאת הַַחָָכְְמָָהחצ,  מִִצְְוָָה לְְגַַ
רְְּוּדךְְ   ם־טוֹֹב  ֵ עַַל־שֵׁ� בַּ�ַ דֶֶעם  רְְּוּדךְ� 
נְְדֶֶערְְס  ּוּזא בַּ�ַ ן  ּוּא לָָלִִית,  הַַכְּ�ְ ת  חֲֲסִִיּוּד
ת  חֲֲסִִיּוּד אִִין  י'ן  רֶֶבִּ�ִ אַַלְְטְְן  רְְּוּדכְְן 
עִִנְְיָָן  דֶֶער  גֶֶעוָָורְְאן  דָָאךְְ  אִִיז  "ד,  חַַבַּ�ַ
צָָּוּחהצט, אִִין אַַן  ּוּצּוּפ מַַעְְיְְוֹֹנתֶֶיךָָ  ן יָָ ּוּפ

נְְג(. רֵֵייטּוּ ְ פְּ� ְ ן הֲֲפָָצָָה )פַַרְְאשְׁ� וֹֹאפֶֶן ּוּפ

וֹֹּתּרָָה  נִִימִִית הַַ ְ י פְּ� ּוּּלּ י הֲֲגַַם אַַז דֶֶער גִּ�ִ
יךְְ לֶֶעָָתִִיד לָָוֹֹבא, אַַוֹֹזי וִִוי עֶֶס  יָּ�ָ ַ אִִיז שַׁ�
ק  יהּוּ ִ פִּ� יקוֹֹת  ִ שִׁ� מִִנְּ�ְ קֵֵנִִי  ָ � יִִשָּׁ� טֵֵייט  ְ שְׁ�
ּוּּלּ   תְְגַּ�ַ יִּ�ִ ֶ שֶׁ� וֹֹּתּרָָה   טַַעֲֲמֵֵי  "י  ִ רַַשִׁ� פֵֵּוּרֵֵׁשׁ 
זִִיךְְ  הָָאט  נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  ּוּפ לֶֶעָָתִִיד, 
י  ּוּּלּ י גִּ�ִ דֶֶער  ן  אָָנְְגֶֶעהוֹֹיבְּ�ְ אִִיצְְט  וֹֹׁשׁין 
דֶֶרֶֶךְְ טְְעִִימָָה, אִִין  וֹֹּתּרָָה, בְּ�ְ ת הַַ ּוּּיּ נִִימִִ ְ פְּ�
בִִּוּפְְרַַט נָָאךְְ  ת  בָּ�ָ ַ ן עֶֶרֶֶב שַׁ� דֶֶעם זְְמַַן ּוּפ

חֲֲוֹֹצת.

נְְז:  ּוּא וּ�צ  וֹֹנגֵֵעַַ  אִִיז  וָָואס  ן  ּוּא
ן  וֹֹׁשׁין נָָאךְְ חֲֲוֹֹצת, ּוּא לְְאד סְְ'אִִיז  וִִויבַּ�ַ
וֹֹׁשׁין   דַַרְְאף  נְְחָָה,  ִ הַַמִּ� לַַג  ְ פְּ� נָָאךְְ  וֹֹׁשׁין 
עֶֶס  אַַז   , זָָּוּכ ים  חַַיִּ�ִ דֶֶער טוֹֹעֲֲמֶֶיהָָ  זַַיְְין 
י  ּוּּלּ י גִּ�ִ דֶֶער  ן  אָָנְְהוֹֹיבְּ�ְ וֹֹׁשׁין   זִִיךְְ  דַַרְְאף 
סַַיי  א  וְְתַַתָּ�ָ א  לְְעֵֵלָּ�ָ יַַעֲֲקֹֹב  רְְוֹֹכת  בִּ�ִ ן  ּוּפ
ת, אַַז עֶֶס  ּוּּיּ מִִ ְ שְׁ� ת סַַיי אִִין גַּ�ַ ּוּּיּ חְְּוּרנִִ אִִין 
ת  ּוּּיּ מִִ ְ גַַשְׁ� בְּ�ְ וְְהַַצְְלָָחָָה  רָָכָָה  בְּ�ְ זַַיְְין  זָָלא 

גְְלֶֶה. רְְאֶֶה וְְהַַנִּ�ִ טוֹֹב הַַנִּ�ִ ת בְּ�ְ ּוּּיּ חְְּוּרנִִ בְְ ּוּ

)משיחת ש"פ תולדות, תשח״י(



PAR SHAS Toldos V  |  Numbers  , Mystical Me anings, and Future Re vel ations43

זהר ח״א קע, ב. דפ(
לקוטי תרוה בצנים מה, ג. פה(

רבדים יח, יג. ופ(
רבדמב ז, ופ. זפ(

זהר ח״ג יא, ב. חפ(
פישור שר״י על התרוה. פט(

בשת חפ, א. צ(

תלחים עו, ט. אצ( 
ויקאר וכ, ג־ד. בצ(

זהר ח״א קגמ, ב. גצ(
סימן  הקשד  רגאת  ט.  קיב,  תהלים  דצ( 

ל״ב.
חרוא חיים סימן נר, ס״ק א. צה(

ונסח התלפה. וצ(

שאר הנשה אל, א. זצ(
ופן  וכ, אין מאנען  רגאת הקשד סימן  חצ(

רא״י ז״ל.
לשמי ה, טז. צט(

שיר השירים א, ב. ק(





CREDITS:

Copyright by Sichos in English

Rabbi Eliyahu Touger
Rabbi Sholom Ber Wineberg
Translators 

Rabbi Sholom Zirkind
Rabbi Zalmy Avtzon
Content Editors 

Uriella Sagiv
Copy Editors

Yosef Yitzchok Turner 
Typesetting 

Spotlight Design 
Layout and Cover

Mayer Preger 
Advisory Board

Rabbi Shmuel Avtzon
Director, Sichos In English

הרה”ת ר’ משה יהודה בן ר’ צבי יוסף ע”ה
Rabbi Moshe Kotlarsky OBM, 
whose commitment has brought this sacred initiative to fruition




