
וישב

VAYEISHEV

LIKKUTEI SICHOS, VOLUME 1, P. *****

I N S I G H T S  I N T O  T H E  W E E K L Y  P A R S H A  

B Y  T H E  L U B A V I T C H E R  R E B B E

VAYEISHEV-CHANUKAH  וישב-חנוכה
VOLUME 1, P. 76-85

NEW





Dedicated to

Emmanuel (Mendel) 
Karp 

1905 - 1989 
son of Bernard (Berl) and Rose (Rezele)

•

Manny Karp was born in the United States, 
in 1905. His first language was Yiddish. 

Losing his mother to the Spanish Flu shaped 
his resilience and commitment to helping 
others, ultimately leading to a career as a 

guidance counselor in Philadelphia public 
schools. He also served many years as the 
director of Camp Akiba in the Poconos. 

Karp’s legacy is characterized by his optimism 
and unwavering dedication to learning and 
mentorship. Emmanuel Karp died in 1989.



פרשת בשיו א   |   לקוטי ישחות פרשת בשיו א4   |   לקוטי ישחות 4

Introduction

The Maggid of Mezritch provides a unique interpretation of the verse, “Yaakov dwelled in 
the land of his father’s sojourning, the land of Canaan.”1 Canaan, he explains, refers to 
commerce, and vayeishev, “dwelled,” can be understood as meaning “established himself.” 

Yaakov deliberately involved himself in earthly matters. He did not see this as a descent to be 
endured but a mission to be embraced – gathering the sparks of holiness embedded in material 
existence and elevating them to “his father,” his Father in heaven. For him, involvement in “the 
land of Canaan” – worldly activities like herding animals, trading, and agriculture – became the 
very means of serving G-d. 

What a revolutionary message! Many are engaged in the business world for material pur-
poses. Others advocate withdrawing from material involvement to whatever extent possible, 
devoting themselves to spiritual or charitable activities. Still others engage materially but view 
such involvement as separate from – and secondary to – their spiritual pursuits. To be deeply 
and actively involved in the physical world,  but for G-d’s sake and not one’s own – this is the 
unique approach the Rebbe presents in his exploration of Yaakov’s life in Canaan.

Vayeishev I  |  בשיו א
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Vayeishev, 5717 (1956)

1. Bereishis 37:1.



PAR SHAS Vayeishe v I  |   Yaa kov ’s Journe y / His Descendants’ Mission5

אֶֶרֶֶץ  יַַעֲֲקֹֹב בְּ�ְ ב  ֶ שֶׁ� וַַיֵּ�ֵ קּוּ  ס ָ א. וֹֹאפְְין פָּ�
ט  ְ טַַיְְיטשְׁ� נָָעַַן,  כְּ�ְ אֶֶרֶֶץ  בְּ�ְ אָָבִִוי  רֵֵּוּי  מְְג
ב  ֶ שֶׁ� "וַַיֵּ�ֵ ידא:  מַַגִּ�ִ רע  ֶ מֶֶעזְְרִִיטשֶׁ� דֶֶרע 
גֶֶוֶֶועען  אִִזי  יַַעֲֲקֹֹב  אַַז   – יַַעֲֲקֹֹב" 
אֶֶרֶֶץ"  בָָה "בְּ�ְ בָָיה וְְעַַכָּ�ָ ִ שִׁי� אַַיְְנְְיגֶֶזֶֶעסְְען בִּ�ִ
לִִּבּי וָָואס הָָאט  קַַיְְיט. צּוּ ְ – אִִין עֶֶרְְדִִשְׁי�
ן  וֹֹנּוּפְְיקְְלַַיְְיבְּ�ְ צ כְְדֵֵי  בִּ�ִ גֶֶטָָעאן?  עֶֶס  עֶֶר 
דִִי  קַַיִִץב( –  וֹֹׁשׁן וֹֹאגֵֵר   רֵֵּוּי" )מִִלָּ�ָ – "מְְג
גֶֶפִִענֶֶיען  וֶֶולְְעכֶֶע  ה  ָ � שָּּׁוּ� ד הַַקְּ�ְ נִִיצוֹֹצוֹֹת 
ן זֵֵיי  ת'דִִקֶֶיע זַַכְְאן ּוּא ּוּּיּ מִִ ְ זִִיךְְ אִִין דִִי גַַשְׁ�

מַַיִִם. ָ � שָּׁ� בַּ�ַ ֶ ן צּוּ "אָָבִִוי" שֶׁ� דֶֶרְְעהוֹֹיבְּ�ְ

בָָה אִִין  בָָיה וְְעַַכָּ�ָ ִ ן כָָאטׁשׁ אַַז דִִי יְְשִׁ� ּוּא
רע מֶֶרע  אֶֶרֶֶץ אִִזי אַַ יְְרִִדָָיה, אִִזי עֶֶס אָָבֶּ�ֶ
רְְּוּךְְ  דַַוְְקָָא ד ן  צַַיְְטְְיווַַיְְילִִקי, ּוּא וִִוי  נִִיט 
ה. וֹֹּתּסֶֶפֶֶת וַַעֲֲלִִיָּ�ָ מְְט מֶֶען צּוּ אַַ  דֶֶעם ּוּק

נָָעַַן" –  אֶֶרֶֶץ כְּ�ְ ן דָָאס זָָגְְאט עֶֶר "בְּ�ְ ּוּא
טֵֵייט  ְ ן וִִוי עֶֶס שְׁ� וֹֹׁשׁן מִִסְְחָָר ּוּא  נַַעַַן מִִלָּ�ָ כְּ�ְ
ן  ּוּא ה'ג,  בֵֵית  בְּ�ְ וֹֹעד  כְְנַַעֲֲנִִי  יִִהְְיֶֶה  וְְלֹאֹ 
גִִיט  פְְרִִעֶֶיר  אַַז  זִִיךְְ  פִִרְְיט  מִִסְְחָָר  אִִין 
צּוּ  טֶֶערע  ֶ פֶּ� ְ שְׁ� דֵֵי  כְּ�ְ גֶֶלְְעט  וֹֹאיס  מֶֶען 
יֵֵׁשׁ  טֵֵייטד  ְ שְׁ� עֶֶס  וִִוי  אַַוֹֹזי  פַַרְְאדִִנֶֶיען, 

ר וְְוֹֹנסָָף וֹֹעד. מְְפַַזֵּ�ֵ

ן אִִזי: ב. דִִי הוֹֹרָָאָָה דֶֶרְְעּוּפ

כְְּוּזן קֵֵיין גְְוֹֹרסֶֶיע  אַַ אִִיד דַַרְְאף נִִיט 
דַַרְְאף  עֲֲוֹֹבדָָה  זַַיְְין  נָָרא  דַַוְְקָָא,  זַַכְְאן 

Investing in Real Estate – a Spiritual Transaction

1. The Maggid of Mezritch1 interprets the verse,2 
“Yaakov dwelled in the land of his father’s sojourn-
ing (מְְגוּּרֵֵי אָָבִִיו), the land of Canaan,” as follows:

“Yaakov dwelled” – Yaakov established himself 
“in the land (אֶֶרֶֶץ אַַרצִִיוֹֹת) in earthly matters – ”(�בְְּ  (�בְְּ
Why did Yaakov do this? To collect the sparks 
of holiness that are found in material existence 
– (the word רֵֵּוּי  translated as “sojourning,” also ,מְְג
has the connotation “gathering,” as in the phrase,3 
“gathers (וֹֹאגֵֵר) in the summer”) – and elevate 
them to “his father,” his Father in heaven.

True, dwelling and establishing oneself in earth-
ly matters involves a descent. However, the descent 
is merely temporary and, through such a descent, 
one is able to expand and ascend.

This dynamic is implied by the phrase “the land 
of Canaan.” “Canaan” also has the connotation of 
“commerce,” as in the verse,4 “There will no longer 
be a trader (literally “a Canaanite”) in the house of 
G-d.” Commerce requires the willingness to spend 
money to achieve a profit, as in the verse,5 “There is 
one who expends [wealth] and gains more.”

Working for a Profit
2. The lesson we derive from this is that a Jew 

need not search to achieve great and wondrous 
things. Instead, his Divine service must involve 

1. Or Torah, Parshas Vayeishev, sec. 
48, 51.

2. Bereishis 37:1.

3. Mishlei 10:5.

4. Zechariah 14:21.

5. Mishlei 11:24.

Yaakov’s Journey / His 
Descendants’ Mission



פרשת בשיו א   |   לקוטי ישחות 6

“collecting,” refining, and elevating the 
sparks of holiness that are found in material 
entities.

For what purpose should one carry out this 
service? For the sake of his Father in heaven. 
Our Sages6 describe the Jews with the analogy 
of a bee: “Just as a bee collects [honey] solely 
for its owner, so too, all that the Jewish people 
do, they do [solely] for the sake of their Father 
in heaven.” Their Divine service is not for the 
sake of receiving any kind of reward – not a 
material reward, and not even a spiritual re-
ward.7 Instead, their entire Divine service must 
be solely for the sake of their Father in heaven.

For a person to safeguard his Divine 
service from any trace of ulterior motive 
creeping in, his service must specifically con-
cern simple matters. When he is busy with 
lofty matters involving his powers of under-
standing and comprehension, it is possible 
he will feel a vested interest. For his Divine 
service to be pure, without any ulterior mo-
tive, it must be simple service, involving 
simple matters.

My revered father-in-law, the Rebbe 
Rayatz,8 commented that the simplicity of 
simple Jews connects them with the utter 
simplicity of G-d’s Essence. Similarly, in the 
present context, simple Divine service with 
simple matters bonds a Jew with the utter 
simplicity of G-d’s Essence.

This reflects the virtue of kabbalas ol, “the 
acceptance of G-d’s yoke” – the virtue which 
earned the Jews the title, “the Army of G-d”9 
– for a soldier’s defining characteristic is kab­
balas ol.

6. See Devarim Rabbah 1:6; Likkutei 
Torah, Devarim, p. 28d.

7. Torah Or, p. 11b, 18b.

8. Sefer HaMaamarim 5709, p. 205. 
Kesser Shem Tov, hosafos, sec. 155ff.

9. Shmos 12:41. See the series of 

maamarim entitled Basi LeGani, 
5710, sec. 10ff.

ן מַַעֲֲלֶֶה זַַיְְין  ן, מְְבָָרֵֵר זַַיְְין ּוּא וֹֹנּוּפְְיקְְלַַיְְיבְּ�ְ זַַיְְין צ
ה וֶֶולְְעכֶֶע גֶֶפִִענֶֶיען זִִיךְְ  ָ � שָּּׁוּ� ן קְְד דִִי נִִיצוֹֹצוֹֹת ּוּפ

ע זַַכְְאן. ֶ אִִין וֶֶולְְעטִִישֶׁ�

טָָאן  עֶֶס  מֶֶען  דַַרְְאף  וָָואס  לִִּבּי  צּוּ ן  ּוּא
הִִימְְל.  אִִין  פָָטֶֶארע  זַַיְְין  לִִּבּי  צּוּ "אָָבִִוי",   –
ל  כָּ�ָ וֹֹברָָה  דְּ�ְ מַַה  לִִדְְוֹֹברָָהה,  וּ�ל  ְ נִִמְְשְׁ� רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ
לְְבַַעְְלָָּהּ  א  אֶֶלָּ�ָ לֶֶת  מְְסַַגֶּ�ֶ אֵֵינָָּהּ  לֶֶת  סַַגֶּ�ֶ ְ מְּ� ֶ � שֶּׁ� מַַה 
לַַאֲֲבִִהֶֶים  אּוּ  ה ין  וֹֹעשִׂ�ִ ֶ � שֶּׁ� מַַה  ל  כָּ�ָ רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ ךְְ  כַּ�ַ
ין,  בִּ�ִ אַַ  צּוּ  גֶֶגְְעלִִכְְין  זַַיְְנֶֶיען  )אִִדְְין  מַַיִִם  ָ � שָּׁ� בַּ�ַ ֶ שֶׁ�
אַַרַַיְְין  נֶֶעמְְט  זִִי  וָָואס  אַַלְְץ  ין,  בִּ�ִ אַַ  וִִוי  אַַוֹֹזי 
יִִת, אַַוֹֹזי וֹֹאיךְְ אִִדְְין  עַַל הַַבַּ�ַ אִִזי דָָאס פַַרְְא'ן בַּ�ַ
זֵֵעֶֶייר  פַַרא  דָָאס  אִִזי  עֶֶּוּן  ט זֵֵיי  וָָואס  אַַלְְץ   –
פָָטֶֶארע אִִין הִִימְְל(, נִִיט קֵֵיין עֲֲוֹֹבדָָה עַַל מְְנָָת 
נְְּוּניג( אִִין  וֹֹלא רָָס )וֹֹאיף צּוּ קְְרִִגְְין אַַ בַּ�ַ ְ ל פְּ� לְְקַַבָּ�ָ
תו, נָָרא דִִי גַַנְְאצֶֶע  ּוּּיּ חְְּוּרנִִ ת אָָדֶֶרע אִִין  ּוּּיּ מִִ ְ גַַשְׁ�

מַַיִִם. ָ � שָּׁ� בַּ�ַ ֶ עֲֲוֹֹבדָָה דַַרְְאף זַַיְְין לְְאָָבִִוי שֶׁ�

דֶֶרע  אִִין  אַַז  זִִיךְְ  יי  בַּ�ַ וֹֹּפּעֵֵלְְ'ן   צּוּ  כְְדֵֵי  בִּ�ִ ן  ּוּא
קֵֵיין  ן  ְ אַַרַַיְְנְְיכַַפְּא� נִִיט  זִִךְ�י  זָָלְְאן  עֲֲוֹֹבדָָה 
ט'עֶֶ  ּוּׁשׁ  ָ פָּ� אִִין  עֲֲוֹֹבדָָה  רְְּוּךְְ  ד דָָאס  אִִזי  וֹֹּיּת,  נִִ ְ פְּ�
עַַת עֶֶר הָָאט צּוּ טָָאן מִִיט  ַ שַׁ� וְְקָָא. בְּ�ְ עִִנְְיָָנִִים דַּ�ַ
גָָה,  ָ וְְהַַשָּׂ�� הֲֲבָָנָָה  ן  ּוּפ עִִנְְיָָנִִים  נֶֶעע  דֶֶרְְעהוֹֹבֶּי�ֶ
ן  ּוּא וֹֹּיּת,  נִִ ְ פְּ� ן  ְ אַַרַַיְְנְְיכַַפְּא� זִִיךְְ  קָָנֶֶאען  דָָרְְאטְְן 
אָָן  רֵֵנֶֶייע,  אַַ  זַַיְְין  זָָלא  עֲֲוֹֹבדָָה  זַַיְְין  אַַז  כְְדֵֵי  בִּ�ִ
אִִין  טָָּוּׁשׁה    ְ פְּ� עֲֲוֹֹבדָָה  רְְּוּךְְ  ד דָָאס  אִִזי  וֹֹּיּת,  נִִ ְ פְּ�

וְְקָָא. טִִּוּׁשׁים דַּ�ַ   ְ עִִנְְיָָנִִים פְּ�

וֹֹמרִִי  ת  ַ � קְְדֻֻשַּׁ� וֹֹבד  כְּ�ְ י  רֶֶבִּ�ִ דֶֶרע  וִִוי  אַַוֹֹזי  ן  ּוּא
ת  יטּוּ ִ שִׁ� ְ "ר הָָאט גֶֶזָָעגְְאט אַַז דִִי פְּ� וְְחָָמִִי אַַדְְּוּמ
מִִיט  זִִיךְְ  נְְידט  פַַרְְאבִּ�ִ טִִּוּׁשׁים    ְ פְּ� ים  ִ אֲֲנָָשִׁ� ן  ּוּפ
דִִי  דָָא:  וֹֹאךְ�י  אַַוֹֹזי  תז,  הָָעַַצְְּוּמ ת  יטּוּ ִ שִׁ� ְ פְּ�
טִִּוּׁשׁים,    ְ פְּ� עִִנְְיָָנִִים  אִִין  עֲֲוֹֹבדָָה  ן  ּוּפ ת  יטּוּ ִ שִׁ� ְ פְּ�

ת. ת הָָעַַצְְּוּמ יטּוּ ִ שִׁ� ְ נְְידט זִִיךְְ מִִיט פְּ� פַַרְְאבִּ�ִ

לַַת עֹלֹ, וָָואס  ן קַַבָּ�ָ ן דָָאס אִִזי דִִי מַַעֲֲלָָה ּוּפ ּוּא
ם צִִבְְוֹֹאת  ֵ שֵׁ� פְְּוּרען אִִדְְין בְּ�ְ לִִּבּי דֶֶעם וֶֶורְְען אָָנְְגֶֶ צּוּ
ם  טְְנְְס אַַרְְמֵֵעֶֶיין – וָָוּוּרא ְ רְְעשְׁ� הֲֲוָָיָָ'ח – דֶֶעם וֹֹאבֶּי�ֶ

לַַת עֹלֹ. ן אַַ זֶֶלְְענֶֶרע אִִזי קַַבָּ�ָ דֶֶרע עִִנְְיָָן ּוּפ



PAR SHAS Vayeishe v I  |   Yaa kov ’s Journe y / His Descendants’ Mission7

The above enables us to understand the mean-
ing of the verse, “Yaakov dwelled in the land of his 
father’s sojourning, in the land of Canaan.” For a 
person’s Divine service to reach “his Father” – that 
it be solely for the sake of his Father in heaven – it 
must specifically involve matters that are in “the 
land of his father’s sojourning,” i.e., simple Divine 
service with earthly matters, without intellectual 
sophistry or clever reasoning. Then, all ulterior 
motives fall away, and one truly connects with his 
Father. 

Struggle, but with a Happy Heart
3. This is the directive taught by Yaakov’s 

conduct. Yaakov involved himself in avodas ha­
birurim, the task of refining the world’s material 
substance. For this reason, he journeyed to Charan 
and shepherded Lavan’s sheep, working strenuous-
ly. Not only did he work arduously, he also endured 
physical hardship, as he himself testified,10 “By day 
the heat consumed me, and the frost at night; sleep 
fled from my eyes.”

The Alter Rebbe11 uses Yaakov’s conduct as 
proof for a law regarding how much suffering one 
may endure to earn his livelihood. A person does 
not have authority over his own body; he may not 
strike himself or afflict himself, because his body 
belongs to G-d and not to him. Nevertheless, out 
of necessity, he may do so to earn his livelihood. 
In other words, like Yaakov, a person may endure 
hardship to provide for himself and his family. In 
spiritual terms, this means engaging in the task of 
refinement.

Yaakov could have claimed: “Why must I go to 
Charan?” True, he and Esav could not live together. 

10. Bereishis 31:40.

11. The Alter Rebbe’s Shulchan 
Aruch, Choshen Mishpat, Hilchos 

Nizkei Guf VeNefesh, subsection 4, 
Kuntreis Acharon, note 2.

ב יַַעֲֲקֹֹב  ֶ שֶׁ� ט וַַיֵּ�ֵ ַ שַׁ� ְ ן דָָאס אִִזי דֶֶרע פְּ� ּוּא
מֶֶּוּקּוּען   כְְדֵֵי צ רֵֵּוּי אָָבִִוי, אַַז בִּ�ִ אֶֶרֶֶץ מְְג בְּ�ְ
עֲֲוֹֹבדָָה  גַַנְְאצֶֶע  זַַיְְין  אַַז  "אָָבִִוי",  ם  צּוּ
מַַיִִם,  ָ � שָּׁ� בַּ�ַ ֶ שֶׁ� אָָבִִוי  פַַרא  נָָרא  זַַיְְין  זָָלא 
דַַוְְקָָא,  רֵֵּוּי  מְְג אֶֶרֶֶץ  רְְּוּך  ד דָָאס  אִִזי 
חָָכְְוֹֹמת  אָָן  טָָּוּׁשׁה,    ְ פְּ� עֲֲוֹֹבדָָה  רְְּוּךְְ  ד
דֶֶמָָעלְְאט  וָָואס  ט'לֶֶעךְְ,  ֶ שֶׁ� ְ פְּ� אָָן  ן  ּוּא
מֶֶען  ן  ּוּא וֹֹּיּת  נִִ ְ פְּ� אַַלֶֶע  זִִיךְְ  פַַרְְאלִִרְְין 

נְְידט זִִיךְְ מִִיט אָָבִִוי. פַַרְְאבִּ�ִ

ן  ּוּפ נְְּוּזיג  אָָנְְווַַיְְ דִִי  אִִזי  דָָאס  ן  ּוּא ג. 
אִִין  גֶֶטָָעאן  יַַעֲֲקֹֹב הָָאט   . אָָבִִּוּני יַַעֲֲקֹֹב 
רִִּוּריים. עֶֶר אִִזי גֶֶגַַענְְאגֶֶען   עֲֲוֹֹבדַַת הַַבֵּ�ֵ
לָָבָָן,  צֹֹאן  בְּ�ְ עט  גֶֶאַַערְְבֶּ�ֶ ן  ּוּא חָָרָָן  קֵֵיין 
גֶֶהָָעארֶֶוֶֶועעט,  טַַרְְאק  ְ שְׁ� גָָרא  ן  ּוּא
וֹֹּיּם אֲֲכָָלַַנִִי חֹֹרֶֶב  טֵֵייט, בַַ ְ אַַוֹֹזי וִִוי עֶֶס שְׁ�
ן  נָָתִִי מֵֵעֵֵינָָיט, ּוּא ְ ד שְׁ� דַּ�ַ יְְלָָה וַַתִּ�ִ לָּ�ָ וְְקֶֶרַַח בַּ�ַ
וֹֹאסֶֶירע הָָארֶֶועוַַנְְאיֶֶע אִִזי גֶֶוֶֶועען אִִין 

ף. ּוּּגּ ן  דֶֶעם וֹֹאיךְְ צַַעַַר ּוּפ

רֶֶנְְעגְְט דֶֶרע אַַלְְטֶֶרע  ן דֶֶעם בְּ�ְ וָָואס ּוּפ
מֶֶנְְעטׁשׁ  אַַ  כָָאטׁשׁ  אַַז  רְְאָָיָָה,  אַַ  יי  רֶֶבִּ�ִ
רע  אִִבֶּי�ֶ רֶֶכְְעט  ם  ּוּׁשׁ  קֵֵיין  נִִיט  הָָאט 
לָָגְְאן  ְ שְׁ� צּוּ  רע,  ֶ קֶֶרְְעפֶּ� אֵֵגֶֶיינֶֶעעם  זַַיְְין 
רע  ֶ יְְנִִיקְְין אִִים, ווַַיְְלי דֶֶרע קֶֶרְְעפֶּ� ַ ן פַּ� ּוּא
ם  צּוּ נָָרא  אִִים  צוּ�  נִִיט  גֶֶהֶֶערְְעט 
נְְּוּפדֶֶסְְעטְְוֶֶוגְְען   רע  אָָבֶּ�ֶ טְְן,  ְ רְְעשְׁ� וֹֹאבֶּי�ֶ
לִִּבּי גֶֶלְְעט,  "לְְצוֹֹרֶֶך" )דָָאס הֵֵסְְייט צּוּ
ת אִִזי דָָאס דֶֶרע עִִנְְיָָן  ּוּּיּ חְְּוּרנִִ וָָואס אִִין 

רִִּוּריים( – מֶֶעג מֶֶען.  ן עֲֲוֹֹבדַַת הַַבֵּ�ֵ ּוּפ

גֶֶקֶֶענְְעט  הָָאט  יַַעֲֲקֹֹב  כָָאטשׁ� 
אִִין  גֵֵיין  אִִיךְְ  נָָאךְְ וָָואס זָָלא  טַַעֲֲנֶֶה'ן: 
מִִיט  יַַעֲֲקֹֹב  אַַז  טַַקֶֶאע  אֱֱמֶֶת  חָָרָָן? 
זַַּוּמֶֶאען,  צ זַַיְְין  נִִיט  קֶֶנֶֶעען  ו'ן  עֵֵשָׂ�ָ



פרשת בשיו א   |   לקוטי ישחות 8

However, for that reason, Esav could have been 
sent from Beer Sheva to Charan, and Yaakov 
could have remained in Beer Sheva or in the 
study hall of Shem and Ever. 

Nevertheless, Yaakov did not ask any ques-
tions. He accepted the task of refinement with 
kabbalas ol. Moreover, although he carried out 
this task with kabbalas ol, he did so with energy 
and joy,12 as reflected in our Sages’ commentary 
on the verse,13 “Yaakov lifted his legs.” 

Through this approach, not only did his in-
volvement not lead to a descent, but on the 
contrary, as our Sages14 commented, “his bed was 
complete”; all of his children were righteous. He 
took them and all of the possessions he gathered 
there with him in his ascent to holiness.15

This is the implication of the phrase “in the 
land of Canaan.” As noted, Canaan refers to 
commerce. Through his efforts, Yaakov profit-
ed; he elevated all the sparks of holiness that 
had been invested with Lavan and with Esav. 
His achievements continued to the extent that by 
drawing down an encompassing light to Esav, he 
motivated Esav to kiss him with whole-hearted 
affection.16

He also achieved success in “the land of 
Canaan” – in a material sense, he achieved com-
mercial success. He became exceedingly wealthy, 
far more than beforehand.

The Culmination of the Journey
4. This is the lesson for every Jew: By emulat-

ing “Yaakov dwell[ing] in the land of his father’s 
sojourning,” he reaches “the land of Canaan,” 
i.e., he makes profitable transactions, as the verse 

12. I.e., it is not that he resigned 
himself to following G-d’s will even 
though he did not desire to do so. 
Instead, he saw in this mission a 
source of joy and fulfillment.

13. Bereishis 29:1. See the comments 
of Bereishis Rabbah and Rashi on 
the verse.

14. Vayikra Rabbah 36:5.

15. See Likkutei Sichos, Vol. 1, p. 
63-64. 

16. Bereishis 33:4; Bereishis Rabbah 
78:9. See Torah Or, p. 26a.

עֵֵשָָׂו'ן  דָָאךְְ  ד דֶֶעם הָָאט מֶֶען  מִִצַּ�ַ רע  אָָבֶּ�ֶ
בַַע קֵֵיין  ֶ אֵֵר שֶׁ� ן בְּ�ְ קְְין ּוּפ ִ גֶֶקֶֶענְְעט אַַוֶֶוקְְעשִׁ�
בַַע  ֶ אֵֵר שֶׁ� ן אִִין בְּ�ְ לַַיְְיבְּ�ְ ן יַַעֲֲקֹֹב זָָלא בְּ�ְ חָָרָָן ּוּא

ם וְְעֶֶבֶֶר? ֵ ל שֵׁ� ֶ וֹֹׁשׁ שֶׁ� בֵֵית מִִדְְרָָ בְּ�ְ

נִִיט  וֹֹית  ְ קַַשְׁ� קֵֵיין  הָָאט  יַַעֲֲקֹֹב  רע  אָָבֶּ�ֶ
זַַיְְין  טָָאן  גֶֶגַַענְְאגֶֶען  ן  ּוּא גֶֶפְְערֶֶגְְעט, 
דֶֶרֶֶךְְ  בְּ�ְ רִִּוּריים   הַַבֵּ�ֵ עֲֲוֹֹבדַַת  אִִין  עֲֲוֹֹבדָָה 
ן הֲֲגַַם עֶֶר הָָאט עֶֶס גֶֶטָָעאן  לַַת עֹֹל, ּוּא קַַבָּ�ָ
גֶֶטָָעאן  דָָאס  עֶֶר  הָָאט  עֹֹל,  לַַת  קַַבָּ�ָ מִִיט 
עֶֶס  וִִוי  אַַוֹֹזי  מְְחָָה,  שִׂ�ִ ן  ּוּא ת  ּוּּיּ חַַ אַַ  מִִיט 

א יַַעֲֲקֹֹב רַַגְְלָָויאי. ָ שָּׂ�� טֵֵייט וַַיִּ�ִ ְ שְׁ�

וָָואס  נָָרא  נִִיט  אִִזי  דֶֶעם,  רְְּוּךְְ  ד ן  ּוּא
יְְרִִדָָיה  קֵֵיין  גֶֶוֶֶועען  נִִיט  אִִזי  אִִים  יי  בַּ�ַ
מִִיט  לֵֵמָָיה,  ְ שְׁ� תוֹ�  ָ מִִטָּ� ה,  רַַבָּ�ָ אַַדְּ�ְ נָָרא 
דָָרְְאטְְן  ן  ּוּפ הָָאט  עֶֶר  וָָואס  עִִנְְיָָנִִים  אַַלֶֶע 

מֶֶּוּנעעןבי. מִִטְְיגֶֶ

וֹֹׁשׁן   מִִלָּ�ָ נָָעַַן,  כְּ�ְ אֶֶרֶֶץ  בְּ�ְ מֵֵנְְייט  דָָאס  ן  ּוּא
ן דֶֶעם פַַרְְאדִִנְְיט,  מִִסְְחָָר, אַַז עֶֶר הָָאט ּוּפ
אַַלֶֶע  גֶֶוֶֶועען  מְְבָָרֵֵר  הָָאט  עֶֶר  ם  וָָוּוּרא
ו'ן,  יי עֵֵשָׂ�ָ ן וֹֹאיךְְ בַּ�ַ יי לָָבָָן'עֶֶן ּוּא נִִיצוֹֹצוֹֹת בַּ�ַ
עֶֶר  וָָואס  יף  קִּ�ִ ַ הַַמַּ� כַַת  ָ הַַמְְשָׁ� רְְּוּךְְ  ד אַַז  זי  בִּ�ִ
הָָאט  ו'ן  עֵֵשָׂ�ָ וֹֹאיף  גֶֶוֶֶועען  יךְְ  ִ מַַמְְשִׁ� הָָאט 
וֹֹּפּעֵֵלְְ'ט אַַז "וַַיִִּשָָּׁקֵֵהוּ" – עֶֶר הָָאט  עֶֶר גֶֶע'

טיג – מִִטְְין גַַנְְאצְְן הַַרְְאצְְן. ְ שְּׁוּקע� אִִים גֶֶ

מִִסְְחָָר   – נַַעַַן  כְּ�ְ מֵֵנְְייט  וֹֹאךְ�י  ן  ּוּא
ת, אַַז עֶֶר אִִזי רַַיְְיךְְ גֶֶוָָוערְְאן מִִיט  ּוּּיּ מִִ ְ גַַשְׁ� בְּ�ְ
וִִוי  מֶֶערֶֶרע  סַַך  אַַ  ת,  ּוּרי ִ עֲֲשִׁ� גְְוֹֹרסֶֶירע  אַַ 

פְְרִִעֶֶיר.

צּוּ  נְְּוּזיג  אָָנְְווַַיְְ אַַן  אִִזי  דָָאס  ן  ּוּא ד. 
אֶֶרֶֶץ  ב בְּ�ְ ֶ שֶׁ� וַַיֵּ�ֵ רְְּוּךְְ דֶֶעם  יֶֶדֶֶערע אִִדְְין, אַַז ד
יֵֵׁשׁ  נָָעַַן.  כְּ�ְ אֶֶרֶֶץ  בְּ�ְ  – אִִזי  אָָבִִוי,  רֵֵּוּי  מְְג



PAR SHAS Vayeishe v I  |   Yaa kov ’s Journe y / His Descendants’ Mission9

states, “There is one who expends [wealth] and 
gains more.” By spending and descending, he 
earns his spiritual livelihood and also his material 
livelihood.

This leads to the ultimate destination – as Yaakov 
told Esav: “until I come to my lord, in Seir.”17 By 
carrying out the task of refinement with kabbalas 
ol and vitality – which involves the innermost 
reaches of the soul – a Jew brings about the com-
ing of his personal Mashiach, i.e., an individual 
state of redemption.18 This is also a preparation for 
the coming of Mashiach for the Jewish people as 
a whole, when “saviors will ascend the mount of 
Zion to judge the mount of Esav.”19

17. Bereishis 33:14; note Rashi's 
commentary.

18. See Tanya, Iggeres HaKodesh, 

Epistle 4, which states that the 
revelation of the innermost part of 
one’s soul brings about a personal 
“coming of Mashiach,” i.e., a spiritual 

experience of redemption. See also 
Likkutei Sichos, Vol. 38, p. 225, et al. 

19. Ovadiah 1:21.

רּוּּזּ וִִרִִידָָיה,    ִ רְְּוּכְְן פִּ� ר וְְוֹֹנסָָף וֹֹעד. ד מְְפַַזֵּ�ֵ
ת,  ּוּּיּ חְְּוּרנִִ רְְנָָסָָה אִִין  ַ פַַרְְאדִִנְְיט עֶֶר זַַיְְין פַּ�

ת. ּוּּיּ מִִ ְ רְְנָָסָָה אִִין גַַשְׁ� ַ ן זַַיְְין פַּ� ּוּא

עַַד   – דֶֶרְְענָָאךְְ  וֹֹּפּעֵֵלְְ'ט   מֶֶען  זי  בִּ�ִ
עִִרָָיהיד.  שֵׂ�ֵ אֲֲדוֹֹנִִי  אֶֶל  אָָוֹֹבא  ר  ֶ אֲֲשֶׁ�
דֶֶרֶֶךְְ  בְּ�ְ רִִּוּריים   הַַבֵּ�ֵ עֲֲוֹֹבדַַת  ם  וָָוּוּרא
דֶֶרְְעלַַנְְאגֶֶען  וָָואס  ת,  ּוּּיּ וְְחַַ עֹֹל  לַַת  קַַבָּ�ָ
אַַית  בִּ�ִ וֹֹּפּעֵֵלְְ'ט    , פֶֶׁשׁ הַַנֶּ�ֶ ת  ּוּּיּ נִִמִִי ְ פְּ� אִִין 
דָָאס  וָָואס  זִִיךְְטו,  יי  בַּ�ַ רָָטִִי  ְ הַַפְּ� חַַי  ִ מָָשִׁ�
חַַי  ִ מָָשִׁ� אַַית  בִּ�ִ צּוּ  הֲֲכָָנָָה  אַַ  וֹֹאיךְְ  אִִזי 
וֹֹּיּן  הַַר צִִ עִִיים בְּ�ְ ִ לָָלִִי, דֶֶרע וְְעָָּוּל וֹֹמשִׁ� הַַכְּ�ְ

וטז. וֹֹּפּט אֶֶת הַַר עֵֵשָׂ�ָ  ְ לִִשְׁ�

)משיחת ש”פ וישב, כ׳ כסלו, 
תשטו”ב(

רוא תרוה שרפת בשיו. א(
ילשמ י, ה. ב(

ג(  ירכז׳ יד, אכ.
ילשמ אי, כד. ד(

תרוה  וקלטי  ו.  פ"א,  ברה  דירבם  עז  ה(
ארה חכ, ד.

תרוה רוא אי, ב. חי, ב. ו( 
סרפ הירמאמם תש"ט ע׳ 205. ז( 

לגינ,  עז הךשמ אבתי  בי, אמ.  ומשת  ח(
היש"ת, ואת י׳ ואן ייווטרע.

ישארבת אל, מ. ט(
שוחן  הקזן  אדומ"ר  ךורע  חלושן  י(	 
ד,  סיעף  גוף  יקזנ  הוכלת  פשמט 

נוקבוטרס ורחאן סק"ב.
ישארבת כט, א. עז ישארבת ברה שם  אי(

שוריפבו שר"י.

עז וקל"ש ח"א ומעד 46-36. בי(
ישארבת לג, ד. ישארבת ברה חע, ט.  יג(

עז תרוה רוא שרפת חלשיו וכ, א.
ישארבת לג, יד שום שוריפב שר"י. יד(

עז אגרת הקדש סמין ד. טו(
בועדי׳ אכ. טז(



פרשת בשיו ב   |   לקוטי ישחות פרשת בשיו ב10   |   לקוטי ישחות 10

Introduction

Parshas Vayeishev describes two characters – Yosef and Potifar’s wife – whose spiritual 
makeup differed immensely. The Rebbe presents a lesson in our Divine service to be de-
rived from each one.

Yosef ’s appearance and conduct – that he was “of pleasant form and of attractive appear-
ance” and would curl his hair – teaches a fundamental principle of outreach. Yosef ’s life was 
not self-contained; transforming others was an essential element of his personal mission. But to 
make a good impression, he had to look attractive.

Herein lies a lesson for us: Before we can transform others, we must work on ourselves. The 
demand to reach out to others is urgent and cannot be postponed, but neither can the work of 
self-refinement, for our failure to work on ourselves is not merely a personal matter; it under-
mines our ability to influence others.

The story of Potifar’s wife presents a mystical paradox. Our Sages teach that she was mo-
tivated by a holy intent, and yet her conduct was the very opposite of holiness. Since she was 
internally debased, her actions on the physical plane altered the expression of that inner impulse 
and were manifest as the diametric opposite. Because she was an unfit conduit, the positive spir-
itual intent was expressed in an unrecognizable manner.

The principle extends far beyond this one episode: When holy intent flows through an im-
proper medium, it becomes warped and distorted. Yet if we can perceive the inner truth – that 
“bad does not descend from Above” – we can decipher the code and reveal the positive intent 
concealed within the seemingly undesirable situation with which we are challenged.

Vayeishev II  |  בשיו ב
Adapted from a sichah delivered on Yud-Tes Kislev, 5718 (1957) relates



PAR SHAS Vayeishe v II    |   The Mystique of Challenge11

One Story/Two Messages

1. Parshas Vayeishev describes Yosef, the tza­
dik – as being “of pleasant form and attractive 
appearance,”1 and relates that he would “curl his 
hair.”2 Because of this, “the wife of his master lift-
ed her eyes toward Yosef….”3 Eventually – after her 
advances toward him were rejected – this led to 
his imprisonment. Yet, even while in prison, “G-d 
caused his actions to prosper.”4

There are two aspects to the story: a) in rela-
tion to Yosef, that he was “of pleasant form and 
of attractive appearance,” and b) in relation to 
Potifar’s wife, that she sought a relationship with 
Yosef.

Both aspects, like all matters of the Torah, of-
fer us eternal lessons regarding how to conduct 
our day-to-day lives. 

Outward Depends on Inward

2. Rachel named her son Yosef because of her 
prayer, Yosef Havayah li ben acher, “May G-d add 
to me another son (ben acher).”5 The Tzemach 
Tzedek6 offers a nonliteral interpretation of that 
phrase, explaining that Yosef ’s Divine service 
involved making one who is acher, “estranged” 
from his Father in heaven, a ben, a “son.” In other 
words, his Divine service involved making baalei 
teshuvah, “penitents.”

Yosef derived the power for this service from 
being “of pleasant form and attractive appearance,” 

דִִי  דֶֶרְְעצֵֵלְְייט  ב  ֶ שֶׁ� וַַיֵּ�ֵ ת  ַ רְְשַׁ� ַ פַּ� אִִין  א. 
אִִזי  עֶֶר  אַַז  קי,  דִּ�ִ הַַצַּ�ַ וֹֹיסֵֵף  וֶֶוגְְען  וֹֹּתּרָָה 
ן הָָאט  גֶֶוֶֶועען יְְפֵֵה תֹֹאַַר וִִפֵֵיה מַַרְְאֶֶה, ּוּא
דֶֶעם  ד  מִִּוּצַּ�ַ  עָָוֹֹרזי,  שְׂ�ְ בִּ�ִ גֶֶוֶֶועען  מְְסַַלְְסֵֵל 
מֶֶען  ן  ּוּא גו',  אֲֲדוֹֹנָָוי  ת  ֶ אֵֵשֶׁ� א  ָ שָּׂ�� וַַתִּ�ִ אִִזי 
פִִסָָיה,  תְּ�ְ אִִין  אַַרַַיְְנְְיגֶֶזֶֶעצְְעט  אִִים  הָָאט 
ר  ֶ ן וֹֹאיךְְ זַַיְְיעֶֶנְְדִִקי דָָרְְאטְְן, אִִזי – אֲֲשֶׁ� ּוּא

ה ה' מַַצְְלִִחַַי.  אּוּ וֹֹעשֶׂ�ֶ ה

צְְוֵֵויי  פַַרַַאאן  זַַיְְנֶֶיען  רּוּּפּי   סִִ דֶֶעם  אִִין 
אִִזי  עֶֶר  אַַז  וֹֹיסֵֵף'ן,  וֹֹנגֵֵעַַ  א( בְּ�ְ טֵֵלְְיין: 
ן  ּוּא מַַרְְאֶֶה,  וִִפֵֵיה  תֹֹאַַר  יְְפֵֵה  גֶֶוֶֶועען 
טֵֵלְְיין  דֶֶייע  בֵּ�ֵ וֹֹּפּטִִפַַיר.   ת  ֶ אֵֵשֶׁ� וֹֹנגֵֵעַַ  ב( בְּ�ְ
וֹֹּתּרָָה,  ן  זַַיְְנֶֶיען, אַַוֹֹזי וִִוי אַַלֶֶע עִִנְְיָָנִִים ּוּפ
נְְּוּאזֶֶרע   פַַרא  נְְּוּזיגֶֶען  אָָנְְווַַיְְ קֶֶיע  אֵֵבִּיי�ִ

ן. נְְּוּריג אִִין טָָאג־טֶֶגְְעלֶֶכְְען לֶֶעבְּ�ְ פִִ

טֵֵייט: וֹֹיסֵֵף הֲֲוָָיָָ' לִִי  ְ ב. וֹֹאיף וֹֹיסֵֵף'ן שְׁ�
"ר  ת אַַדְְּוּמ ַ � וֹֹבד קְְדֻֻשַּׁ� ט כְּ�ְ ְ ן אַַחֵֵר. טַַיְְיטשְׁ� בֵּ�ֵ
אִִזי  עֲֲוֹֹבדָָה  וֹֹיסֵֵף'ס  אַַז  צֶֶדֶֶקחי,  מַַח  הַַצֶּ�ֶ
)אַַ  "אַַחֵֵר"  אַַן  מַַכְְאן  צוּ�  טַַנֶֶאען  ְ שְׁא� בַּ�ַ
הֵֵסְְייט  דָָאס  ן".  "בֵּ�ֵ אַַ  פַַרא  פְְרֶֶעמְְדְְן( 

בָָּוּׁשׁה.   עֲֲלֵֵי תְּ�ְ מַַכאן בַּ�ַ

וֹֹיסֵֵף  הָָאט  דֶֶעם  וֹֹאיף  ֹחַַ  כֹּ� דֶֶעם 
גֶֶוֶֶועען  אִִזי  אַַלֵֵיין  עֶֶר  ווַַיְְלי  גֶֶהַַעאט, 
יְְפֵֵה תֹֹאַַר וִִפֵֵיה מַַרְְאֶֶה, וֹֹיסֵֵף אַַלֵֵיין אִִזי 

1. Bereishis 39:6. 

2. Rashi on the verse; Zohar, Vol. I, 
p. 189b.

3. Bereishis 39:7.

4. Ibid., 39:23.

5. Ibid., 30:24.

6. Or HaTorah, Bereishis, Vol. 1, p. 
220a.

The Mystique of Challenge



פרשת בשיו ב   |   לקוטי ישחות 12

7. See the maamar entitled Vayehi 
Oman, 5627 (Sefer HaMaamarim 
5627, p. 188ff).

8. Bava Metzia 107b.

﻿meaning also that Yosef was attractive in every 
spiritual aspect. As explained in many sources,7 
“form” refers to the positive commandments 
and “appearance” to the negative command-
ments. Because Yosef possessed perfection in 
both, he had the power to affect others – to 
transform one who is estranged into a “son.”

This understanding of Yosef ’s conduct consti-
tutes a lesson for every person: It is demanded 
from every Jew, not only to work on himself, 
but to reach out to others. To affect others, he 
must remember – and apply – the principle,8 
“Make yourself attractive, and then make oth-
ers attractive.” One must first be “of pleasant 
form and of attractive appearance” oneself, 
and then, he can influence someone else.

The intent is not that one should de-
lay reaching out to another Jew until he has 
reached a level of complete perfection him-
self. That is certainly not true. Regardless of 
one’s own situation, he must extend himself to 
others. Making such efforts is something that 
cannot be postponed.

However, a person must always remember 
that it is necessary to work on himself, correct-
ing his own faults. Moreover, correcting his 
own faults is vital not only for the person him-
self, but also for those to whom he reaches out.

If he has faults and does not work to cor-
rect them, when he tries to influence another 
person, that other person will notice this. As a 
result, he will not be able to have the effect he 
could have had on the other.

It is crucial to recognize the immense re-
sponsibility one has to correct his faults. If 

אִִין  סיי  עִִנְְיָָנִִים,  אַַלֶֶע  אִִין  יין  ֵ שֵׁ� גֶֶוֶֶועען 
ה )וִִוי  ה סַַיי אִִין מִִצְְוֹֹת לֹאֹ תַַעֲֲשֶׂ�ֶ מִִצְְוֹֹת עֲֲשֵׂ�ֵ
עֶֶס וֶֶורְְעט דֶֶרְְעקְְלֶֶרעט אִִין פִִלֶֶיע עֶֶרְְטֶֶרעיט 
ה  עֲֲשֵׂ�ֵ מִִצְְוֹֹות  ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  דֶֶרע  אִִזי  ֹאַַר  תֹּ� אַַז 
ה(, דֶֶרְְעפַַרא  ן מַַרְְאֶֶה – מִִצְְוֹֹות לֹאֹ תַַעֲֲשֶׂ�ֶ ּוּא
וֹֹאיף  וֹֹאיךְְ  וֹֹּפּעֵֵלְְ'ן   גֶֶקֶֶענְְעט  עֶֶר  הָָאט 

ן". ן "אַַחֵֵר" – "בֵּ�ֵ אַַנְְדֶֶערֶֶע, מַַכְְאן ּוּפ

יֶֶדֶֶערע  צוּ�  הוֹֹרָָאָָה  אַַ  אִִזי  דָָאס  ן  ּוּא
מָָנְְאט  אֵֵנֶֶייעם  יֶֶדֶֶערע  יי  בַּ�ַ וָָואס  אֵֵנֶֶייעם, 
מִִיט  נָָרא  נִִיט  טָָאן  זָָלא  עֶֶר  דָָאךְְ,  מֶֶען 
כְְדֵֵי  בִּ�ִ אִִזי  יֶֶנֶֶעעם,  מִִיט  וֹֹאיךְְ  נָָרא  זִִיךְְ 
מֶֶען  דַַרְְאף  יֶֶנֶֶעעם,  מִִיט  וֹֹאפְְיטָָאן  צוּ� 
וֹֹׁשׁט עַַצְְמְְךָָ וְְאַַחַַר  לַַל, קְְ גֶֶדֶֶענְְעקֶֶען דֶֶעם כְּ�ְ
זַַיְְין  אַַלֵֵיין  דַַרְְאף  מֶֶען  אֲֲחֵֵרִִיםכ.  וֹֹׁשׁט  קְְ ךְְ  כַּ�ַ
"יְְפֵֵה תֹֹאַַר וִִפֵֵיה מַַרְְאֶֶה", וֶֶועט מֶֶען קֶֶנֶֶעען 

וֹֹּפּעֵֵלְְ'ן וֹֹאיךְְ וֹֹאפְְין צְְוֵֵוטְְיין.

זָָלא  מֶֶען  אַַז  זָָגְְאן,  צּוּ  נִִיט  מֵֵנְְייט  מֶֶען 
ווַַרְְאטְְן מִִיט פַַרְְאנֶֶמֶֶעען זִִיךְְ מִִיט אַַ צְְוֵֵוטְְיין 
צּוּ  אַַלֵֵיין  מֶֶּוּקּוּען   צ וֶֶועט  מֶֶען  זי  בִּ�ִ אִִדְְין 
נִִיט  זִִכֶֶירע  אִִזי  דָָאס   – ת  לֵֵּוּמי ְ � הַַשְּׁ� כְְלִִית  תַּ�ַ
אֵֵגֶֶיינֶֶעעם  דֶֶעם  וֹֹאיף  קְְּוּקנְְדִִקי   נִִיט  אַַוֹֹזי. 
ן  זּוּמ מֶֶען טָָאן וֹֹאיךְְ מִִיט יֶֶנֶֶעעם, ּוּא ב  מַַצָּ�ָ

לֵֵגְְיין. ְ מֶֶען טָָרא נִִיט אָָפְּ�

דַַרְְאף  זַַיְְיט  צְְוֵֵוטֶֶיירע  דֶֶרע  ן  ּוּפ רע  אָָבֶּ�ֶ
זִִיךְְ,  מִִיט  טָָאן  זּוּמ   מֶֶען  אַַז  גֶֶדֶֶענְְעקְְן  מֶֶען 
ן דָָאס  פַַרִִראכְְיטְְן דִִי אֵֵגֶֶיינֶֶעע חֶֶסְְוֹֹרוֹֹנת ּוּא
– דֶֶרע פַַרִִראכְְיטְְן דִִי אֵֵגֶֶיינֶֶעע חֶֶסְְוֹֹרוֹֹנת – 
אַַלֵֵיין נָָרא וֹֹאיךְְ  זִִיךְְ  נִִיט נָָרא צּוּ  וֹֹנגֵֵעַַ  אִִזי 

צּוּ יֶֶנֶֶעעם.

עַַת מֶֶען הָָאט אַַלֵֵיין חֶֶסְְוֹֹרוֹֹנת,  ַ שַׁ� ם בְּ�ְ וָָוּוּרא
זֵֵיי,  פַַרִִראכְְיטְְן  אִִין  נִִיט  ט  טּוּ מֶֶען  וָָואס 
מֵֵלָָיא קֶֶען  ן בְּ�ְ פִִלְְיט דָָאס דֶֶרע צְְוֵֵוטֶֶיירע, ּוּא
מֶֶען נִִיט וֹֹאפְְיטָָאן אִִין דֶֶעם צְְוֵֵוטְְיין, דָָאס 

וָָואס מֶֶען דַַרְְאף אִִין אִִים וֹֹאפְְיטָָאן.

ת  אַַחֲֲרַַּוּי גְְוֹֹרסֶֶיע  דִִי  וִִוסְְין  מֶֶען  דַַרְְאף 
דִִי  פַַרִִראכְְיטְְן  צּוּ  וֹֹנגֵֵעַַ  בְּ�ְ הָָאט  מֶֶען  וָָואס 



PAR SHAS Vayeishe v II    |   The Mystique of Challenge13

9. See Rashi, Bereishis 39:1, based 
on Bereishis Rabbah 85:2.

10. Tanya, Iggeres HaKodesh, Epistle 
25.

he fails to do so, not only does he harm 
himself, but he also harms others. It is 
necessary to invest much effort in self-im-
provement – to become “of pleasant form 
and attractive appearance,” because this 
affects not only one’s self, but also many 
people. 

Looking Behind the Mask

3. The lesson to derive from the actions 
of Potifar’s wife: 

Our Sages9 teach us that Potifar’s wife 
acted “for the sake of Heaven.” Using 
esoteric knowledge, she saw that her de-
scendants would stem from Yosef and thus 
desired to bear his children. However, she 
erred in that they would not come from 
her, but from her daughter.

From this, we see something uniquely 
paradoxical: The outward appearance of 
an act may be the direct opposite of holi-
ness; however, inwardly, its purpose is for 
the sake of Heaven – to advance and en-
hance the realm of holiness.

In Tanya,10 the Alter Rebbe states that 
if, while a Jew is praying, a non-Jew comes 
and tries to disturb him, that should not 
weaken the Jew’s focus on his prayers. On 
the contrary, the encounter should arouse 
him to strengthen himself and intensify 
his concentration, motivating him to pray 
from the depths of his heart.

On the surface, this is difficult to un-
derstand: If the Divine intent in the 
interruption is to arouse the Jew to pray 
with greater concentration, why must it be 
manifest in such a manner? Why must a 
non-Jew come to disturb his prayer, seem-
ingly in defiance of the Divine intent?

נִִיט  ט  ם וֹֹאּבּי מֶֶען טּוּ וָָוּוּרא חֶֶסְְוֹֹרוֹֹנת,  אֵֵגֶֶיינֶֶעע 
דֶֶאנְְעט מֶֶען נִִיט נָָרא זִִיךְְ אַַלֵֵיין נָָרא  ָ אִִין דֶֶעם, שָׁ�

וֹֹאיךְְ אַַנְְדֶֶערֶֶע.

וֹֹאיף  ת  ּוּל דְּ�ְ תַּ�ַ ְ הִִשְׁ� גְְוֹֹריס  גָָרא  לֵֵגְְיין  דַַרְְאף  מֶֶען 
ם דָָאס  צּוּ זַַיְְין אַַלֵֵיין יְְפֵֵה תֹאַַֹר וִִפֵֵיה מַַרְְאֶֶה, וָָוּוּרא
ים. הַַנְְאדְְלְְט זִִיךְְ נִִיט וֶֶוגְְען אַַ יָָחִִיד נָָרא וֶֶוגְְען אַַ רַַבִּ�ִ

ת  ֶ אֵֵשֶׁ� מִִיט  ה  מַַעֲֲשֶׂ�ֶ דֶֶרע  ן  ּוּפ הוֹֹרָָאָָה  דִִי  ג. 
וֹֹּפּטִִפַַיר אִִזי:

וֹֹּפּטִִפַַיר   ת  ֶ אֵֵשֶׁ� אַַז  נְְּוּאזאכ,   דֶֶרְְעצֵֵלְְיין  רַַזַַ"ל 
ן אִִרי  נָָה. זִִי הָָאט גֶֶזֶֶעען אַַז ּוּפ וְּ�ְ מַַיִִם נִִתְְכַּ�ַ ָ ם שָׁ� ֵ לְְשֵׁ�
זִִי  נָָרא  וֹֹיסֵֵף'ן,  צּוּ  קִִנְְידֶֶרע  מֶֶּוּקען  אַַוֹֹרסְְי וֶֶולְְען 
ן  ת גֶֶהַַעאט; דָָאס אִִזי גֶֶוֶֶועען נִִיט ּוּפ הָָאט אַַ טָָּוּע

ן אִִרי טָָכְְאטֶֶרע. אִִרי נָָרא ּוּפ

ן, אַַז עֶֶס קֶֶען זַַיְְין אַַן עִִנְְיָָן וָָואס  זֶֶעט מֶֶען דֶֶרְְעּוּפ
וֹֹּפּעֵֵל אִִזי דָָאס אִִנְְיגַַנְְאצְְן אַַ   ן בְּ�ְ ת ּוּא ּוּּיּ אִִין חִִיצוֹֹנִִ
זַַיְְין  אִִזי  ת  ּוּּיּ נִִמִִי ְ פְּ� אִִין  רע  אָָבֶּ�ֶ ה,  ָ � שָּּׁוּ� קְְד ן  ךְְ ּוּפ ֶ הֵֵפֶּי�
ן  ּוּא זַַיְְין  וֹֹמסִִיף  וֹֹאיף  מַַיִִם,  ָ שָׁ� ם  ֵ לְְשֵׁ� גָָרא  נָָה  וָּ�ָ כַּ�ַ

ה. ָ � שָּּׁוּ� וֹֹאפְְיטָָאן אִִין קְְד

עַַת  ַ שַׁ� נְְיָָאבכ, אַַז בְּ�ְ י רֶֶעדט אִִין תַּ�ַ דֶֶרע אַַלְְטֶֶרע רֶֶבִּ�ִ
ה  מַַעֲֲשֶׂ�ֶ עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ ן  ּוּא דַַוְְואנְְט  ן  ּוּא טֵֵייט  ְ שְׁ� אִִיד  אַַ 
ל,  מְְבַַלְְבֵּ�ֵ אִִים  אִִזי  עֶֶר  ן  ּוּא גוֹֹי  אַַ  אִִים  צּוּ  מְְט  ּוּק
דָָאס  נָָרא  נִִיט  אַַז  וֹֹּפּעֵֵלְְ'ן,   אִִים  אִִין  דָָאס  דַַרְְאף 
דָָאס  ה,  רַַבָּ�ָ אַַדְּ�ְ נָָרא  ווַַכְְאן,  ְ שְׁ� ְ אָָפְּ� נִִיט  אִִים  זָָלא 
קּוּּזּי, אַַז   זַַיְְין מֶֶרע חִִ פָָּוּא זָָלא אִִין אִִים מְְוֹֹערֵֵר  ג
טִִפֶֶינִִעׁשׁי  ן  נָָה ּוּפ וָּ�ָ כַּ�ַ זָָלא דַַוְְואנֶֶען מִִיט מֶֶרע  עֶֶר 

ן הַַרְְאצְְן. ּוּפ

טַַנְְאדִִקי,  ְ פַַרְְאשְׁ� נִִיט  דָָאךְְ  אִִזי  ג,  פְְּוּל אִִין 
נָָה אִִין דֶֶעם אִִזי מְְוֹֹערֵֵר צּוּ זַַיְְין דֶֶעם  וָּ�ָ וֹֹאּבּי דִִי כַּ�ַ
הַַיְְנְְיט  נָָה,  וָּ�ָ כַּ�ַ מֶֶרע  מִִיט  דַַוְְואנֶֶען  זָָלא  עֶֶר  אִִדְְין 
עס אִִין אַַזַַא וֹֹאפֶֶן וָָואס  ֶ מְְט עֶֶס עֶֶפֶּ� פַַרְְאוָָואס ּוּק
ן דַַוְְואנֶֶען, וָָואס דָָאס  טֶֶרְְען ּוּפ ְ אַַ גוֹֹי זָָלא אִִים שְׁ�

אִִזי דָָאךְְ אַַ פַַרְְאקֶֶרְְעטֶֶרע עִִנְְיָָן?



פרשת בשיו ב   |   לקוטי ישחות 14

11. Maggid Devarav L’Yaakov, hosa-
fos, sec. 5.

12. Bereishis Rabbah 51:3.

The explanation lies beneath the surface. In his 
inner depths, at his source, the non-Jew knows 
and feels that he must add to holiness. (This is 
true because everything that exists is sourced 
in holiness.) However, since this non-Jew is the 
conduit through which this intent is expressed in 
this physical world, the intent becomes warped. 
Since this non-Jew is expressing the opposite of 
holiness, the Divine intent is conveyed in a con-
tradictory manner. Nevertheless, the inner intent 
– not only of G-d but of the non-Jew himself – is 
to assist the Jew and add to the holiness of the 
world. 

This concept is reflected in a teaching of the 
Maggid of Mezritch11 regarding Lavan’s pursuit 
of Yaakov: The entire event occurred because 
there were letters in the Torah that were in need 
of being written. For this reason, Lavan pursued 
Yaakov, and as a result, the story was transcribed, 
adding a passage containing these letters to the 
Torah. Lavan was not aware of this inner intent 
and acted for his own reasons. However, through 
his actions, the G-dly intent was revealed.

This is a lesson regarding all the circumstanc-
es that conceal and veil G-dliness, hindering our 
Divine service: In truth, when looking at the in-
ner dimension and source of the matter, not only 
does it not oppose holiness; on the contrary, it 
assists it. However, since the matter is expressed 
through a conduit of an unholy nature, it appears 
to have the opposite intent. Nevertheless, its in-
ner truth is that it exists to assist and increase 
holiness.

When a Jew does not allow himself to be fooled 
and does not err in the manner the non-Jew 
does, but instead knows the truth that “bad does 
not descend from Above,”12 the concealment and 

ט אִִזי, אַַז דֶֶרע גוֹֹי אַַלֵֵיין  ַ שַׁ� ְ נָָרא דֶֶרע פְּ�
ֹרֶֶׁשׁ )וָָואס דֶֶרע  ן שֹׁ� ת ּוּא ּוּּיּ נִִמִִי ְ זַַיְְין פְּ� אִִין 
אִִין  דָָאךְְ  אִִזי  זַַאךְְ  יֶֶדֶֶערע  ן  ּוּפ ֹרֶֶׁשׁ  שֹׁ�
דַַרְְאף  עֶֶר  אַַז  פִִלְְיט  ן  ּוּא וֵֵוייס  ה(  ָ � שָּּׁוּ� קְְד
נָָרא  ה,  ָ � שָּּׁוּ� קְְד אִִין  זַַיְְין  וֹֹמסִִיף  עס  ֶ עֶֶפֶּ�
דֶֶרע  רְְּוּךְְ  ד רְְּוּךְְ  ד גֵֵייט  דָָאס  וִִוי  אַַוֹֹזי 
ה, וָָואס  ָ ן אַַ גוֹֹי דָָא לְְמַַטָּ� נְְּוּלג ּוּפ פַַרְְאמִִטְְי
דֶֶרְְעפַַרא  ה,  ָ � שָּּׁוּ� ד הַַקְּ�ְ ךְְ  ֶ הֵֵפֶּי� דָָאךְְ  אִִזי  עֶֶר 
דְְרִִקְְיט זִִיךְְ דָָאס וֹֹאיס אִִין אַַ פַַרְְאקֶֶרְְעטְְן 
נִִמִִיית אִִזי וֹֹאיף  ְ נָָה פְּ� וָּ�ָ רע דִִי כַּ�ַ וֹֹאפֶֶן. אָָבֶּ�ֶ

ה. ָ � שָּּׁוּ� ן וֹֹמסִִיף זַַיְְין אִִין קְְד צּוּ הֶֶלְְעפְְן ּוּא

יד  מַַגִּ�ִ רע  ֶ מֶֶעזְְרִִיטשֶׁ� דֶֶרע  וִִוי  אַַוֹֹזי 
גַַנְְאצֶֶרע  דֶֶרע  אַַז  זָָגְְאט,  עֵֵדֶֶן  מָָתוֹֹ  ְ נִִשְׁ�
נָָאךְְ  נָָכְְאגֶֶלָָעפְְאן  אִִזי  לָָבָָן  וָָואס  עִִנְְיָָן, 
ן  הָָאבְּ�ְ עֶֶס  ווַַיְְלי  גֶֶוֶֶועען,  אִִזי  יַַעֲֲקֹֹב'ן 
אִִין  וֹֹּיּת  וֹֹאתִִ נָָאךְְ  מֶֶּוּקּוּען   צ גֶֶדַַערְְאפְְט 
נָָכְְאגֶֶלָָעפְְאן  לָָבָָן  אִִזי  דֶֶרְְעפַַרא  וֹֹּתּרָָה, 
אִִזי  רּוּּפּי   סִִ דֶֶרע  וָָואס  יַַעֲֲקֹֹב'ן,  נָָאךְְ 
ן  וֹֹּתּרָָה, ּוּא אִִין  גֶֶוָָוערְְאן  ן  רִִיבְּ�ְ ְ אַַרַַיְְנְְיגֶֶשְׁע�
ה אִִין  ָ רְְשָׁ� ַ מֶֶּוּקעען אַַ פַּ� גֶֶּוּ רְְּוּךְְ דֶֶעם אִִזי צ ד

וֹֹּתּרָָה.

וֹֹנגֵֵעַַ צּוּ אַַלֶֶע  ן דָָאס אִִזי אַַ הוֹֹרָָאָָה בְּ�ְ ּוּא
עֲֲוֹֹבדַַת  וֹֹאיף  רִִים  הֶֶסְְתֵּ�ֵ ן  ּוּא הַַעְְלָָוֹֹמת 
הֲֲוָָיָָ', וָָואס דֶֶרע אֱֱמֶֶת אִִזי וִִוי דֶֶרע עִִנְְיָָן 
נִִיט  אַַז  וֹֹׁשׁ,  רְְ ָ בְְּוּשָׁ�  תוֹ�  ּוּּיּ פְְנִִמִִי בִּ�ִ טֵֵייט  ְ שְׁ�
וֹֹאיף  ד  מְְנַַגֵּ�ֵ קֵֵיין  נִִיט  אִִזי  עֶֶר  וָָואס  נָָרא 
ה עֶֶר הֶֶלְְעפְְט גָָרא צּוּ  רַַבָּ�ָ ה, נָָרא אַַדְּ�ְ ָ � שָּּׁוּ� קְְד
רְְּוּךְְ  ד גֵֵייט  דָָאס  לְְאד  וִִובַּי�ַ נָָרא  ה,  ָ � שָּּׁוּ� קְְד
ט זִִיךְְ  ְ וֹֹּנּר, דֶֶרְְעפַַרא טַַיְְיטשְׁ� רְְּוּךְְ אַַזַַא צִִ ד
רע  אָָבֶּ�ֶ הָָפְְכִִי.  ׁשּׁוּרי   ֵ פֵּ� אַַ  אִִין  וֹֹאיס  דָָאס 
אַַ  ן  ּוּא הִִלְְיף  אַַ  דָָאס  אִִזי  ת  ּוּּיּ נִִמִִי ְ פְּ� אִִין 

ה. ָ � שָּּׁוּ� הוֹֹסָָפָָה אִִין קְְד

זִִיךְְ  וֶֶועט  מֶֶנְְעטׁשׁ  דֶֶרע  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ ן  ּוּא
ת וָָואס  ן דֶֶעם טָָּוּע ן נִִיט הָָאבְּ�ְ נִִיט נַַרְְאן ּוּא
דֶֶרע גוֹֹי הָָאט, נָָרא עֶֶר וֶֶועט וִִוסְְין אַַז אֵֵין 
נִִטָָיא  גָָרא  אִִזי  מִִלְְמַַעְְלָָהכג עֶֶס  וֹֹירֵֵד  רַַע 



PAR SHAS Vayeishe v II    |   The Mystique of Challenge15

the veils do not affect him. He realizes that 
everything he sees exists to advance holiness. 
Consequently, not only should what appears 
as concealment not weaken his Divine ser-
vice, it should strengthen and intensify his 
determination. 

When he identifies with this understand-
ing and makes a firm and genuine resolve 
to carry on his Divine service, all conceal-
ment, veils, obstacles, and impediments fall 
away, because everything is nullified in the 
face of truth. Through his knowledge of the 
truth – that every entity possesses a spark of 
G-dliness and that everything exists to aid 
holiness – he affects the concealing entity: its 
inner spark is awakened and revealed. As it 
exists on this material plane, it expresses the 
true intent for its being – that it bring about 
an increase in holiness.

Empowering the Revelation of Truth

4. This is the lesson from our Sages’ teach-
ing that the intent of Potifar’s wife was for 
the sake of Heaven. When we see the conceal-
ment and veiling of G-dliness, there are two 
ways to respond:

a) To fight against the entity that conceals. 
In other words, we consider the entity as tru-
ly concealing and veiling, and we labor with 
all our energies to fight against it.

b) A more pleasant path is to realize that 
the inner truth of that entity is that it actu-
ally assists holiness. By adopting such an 
outlook, one arouses and reveals the entity’s 
inner truth. It becomes manifest in a revealed 
manner as well that the very entity that ap-
parently causes concealment increases the 
light of holiness.

עִִנְְיָָנִִים  אַַלֶֶע  ן  ּוּא רִִים  וְְהֶֶסְְתֵּ�ֵ הַַעְְלָָוֹֹמת  קֵֵיין 
ה,  ָ � שָּּׁוּ� קְְד אִִין  עַַּוּּיּ   סִִ אַַ  זַַיְְנֶֶיען  זֶֶעט  עֶֶר  וָָואס 
בְְּוּמֵֵלָָיא אִִזי נִִיט נָָרא וָָואס דֶֶרע הֶֶעְְלֵֵם דַַרְְאף 
נָָרא  ווַַכְְאקַַיְְיט,  ְ שְׁ� קֵֵיין  וֹֹּפּעֵֵלְְ'ן   נִִיט  אִִים  אִִין 
וֹֹּפּעֵֵלְְ'ן אַַ  ה, דָָאס דַַרְְאף נָָאךְְ אִִין אִִים  רַַבָּ�ָ אַַדְּ�ְ

קּוּּזּי,   ֹחַַ וְְחִִ וֹֹּתּסְְוֹֹפת כֹּ�

ן  ּוּא דֶֶרְְעפִִלְְין  דָָאס  וֶֶועט  עֶֶר  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
אַַן  ס מִִיט  ּוּל ְ שְׁא� אַַ פֶֶסְְעטְְן בַּ�ַ זִִיךְְ  יי  בַּ�ַ מַַכְְאן  ְ אָָפְּ�
טֵֵל, עֶֶס  אֱֱמֶֶת, – אִִזי פַַרְְאן אֱֱמֶֶת וֶֶורְְען אַַלֶֶע בָּ�ָ
רִִים, מְְנִִוֹֹעית  טֵֵל אַַלֶֶע הַַעְְלָָוֹֹמת וְְהֶֶסְְתֵּ�ֵ וֶֶורְְען בָּ�ָ
וֵֵוייס  עֶֶר  וָָואס  דֶֶעם  רְְּוּךְְ  ד ם  וָָוּוּרא בִִּוּּכּיים,   וְְעִִ
דֶֶעם אֱֱמֶֶת אַַז אִִין יֶֶדֶֶערע זַַאךְְ אִִזי דָָא אַַ נִִיצוֹֹץ 
רְְּוּךְְ  ה, ד ָ � שָּּׁוּ� עַַּוּּיּ צּוּ קְְד  ן אַַלְְץ אִִזי אַַ סִִ אֱֱלֹקִִֹי ּוּא
עְְלִִים,  ַ בָָר הַַמַּ� וֹֹּפּעֵֵלְְ'ט עֶֶר וֹֹאיךְְ אִִין דֶֶעם דָּ�ָ דֶֶעם 
ן  ּוּא דֶֶרְְעוֶֶוקְְעט  אִִים  אִִין  וֶֶורְְעט  עֶֶס  אַַז 
בְְּוּמֵֵלָָיא אִִזי וֹֹאיךְְ דָָא  לֶֶקְְעט זַַיְְין נִִיצוֹֹץ,  ְ אַַנְְטְְפְּ�
ית,  נָָה הָָאֲֲמִִתִּ�ִ וָּ�ָ ה זֶֶעט זִִיךְְ אִִין אִִים אָָפְְן דִִי כַּ�ַ ָ לְְמַַטָּ�

ה. ָ � שָּּׁוּ� רֶֶנְְעגְְט אַַ הוֹֹסָָפָָה אִִין קְְד אַַז דָָאס בְּ�ְ

ן דֶֶעם מַַאֲֲמַַר  ן דָָאס אִִזי דִִי הוֹֹרָָאָָה ּוּפ ד. ּוּא
נָָה: וְּ�ְ מַַיִִם נִִתְְכַּ�ַ ָ ם שָׁ� ֵ וֹֹּפּטִִפַַיר לְְשֵׁ� ת  ֶ רַַזַַ"ל אֵֵשֶׁ�

זַַיְְנֶֶיען  ר  וְְהֶֶסְְתֵּ�ֵ הֶֶעְְלֵֵם  אַַ  דָָא  סְְ'אִִזי  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
אִִזי:  דֶֶרֶֶךְְ  אֵֵיין  דֶֶעם:  אִִין  דְְרָָכִִים  צְְוֵֵויי  דָָא 
אִִזי  וָָואס  זַַאךְְ  דֶֶרע  מִִיט  הַַלְְאטְְן  מִִלְְחָָמָָה 
מַַעְְלִִים, דָָאס הֵֵסְְייט מֶֶען נֶֶעמְְט דָָאס טַַקֶֶאע 
מֶֶען  ן  ּוּא ר,  וְְהֶֶסְְתֵּ�ֵ הֶֶעְְלֵֵם  אֱֱמֶֶת'ן  אַַן  פַַרא  אָָן 
מִִלְְחָָמָָה  וֹֹאיף  ֹוֹֹחת  כֹּ� אַַלֶֶע  מִִיט  הָָארֶֶוֶֶועעט 
ן אַַנְְטְְקֶֶגְְען דֶֶעם. דִִי צְְוֵֵוטֶֶייע וֶֶועג )וָָואס  הָָאבְּ�ְ
אַַז  וֵֵוייס  אִִזי: מֶֶען  מַַקֶֶאערֶֶע(  ְ אַַ גֶֶשְׁע� אִִזי  זִִי 
ה,  ָ � שָּּׁוּ� עַַּוּּיּ צּוּ קְְד  ת אִִזי דָָאס גָָרא אַַ סִִ ּוּּיּ פְְנִִמִִי בִּ�ִ
אַַוֶֶוקע  אַַוֹֹזי  זִִיךְְ  טֶֶלְְעט  ְ שְׁ� מֶֶען  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ ן  ּוּא
מְְט  ה, אַַז דָָאס ּוּק מְְגַַלֶּ�ֶ אִִזי מֶֶען דָָאס מְְוֹֹערֵֵר ּוּ
עְְלִִים  ַ הַַמַּ� בָָר  דָּ�ָ רְְּוּכְְן  ד אַַז  יּוּּלּי   גִִ בְּ�ְ וֹֹאיךְְ  אַַרָָּפּא 

ה. ָ � שָּּׁוּ� וֹֹּתּסְְוֹֹפת וֹֹאר אִִין קְְד מְְט צּוּ אַַ  פָָּוּּגּא ּוּק 

)משיחת י”ט כסלו, תשח”י(



פרשת בשיו ב   |   לקוטי ישחות 16

ו. זהר  שר"י לע התרוה ישארבת לט.  זי(
ח"א פקט, ב.

רוא התרוה יוצא כר, א. חי(

עז ד"ה יוהי מואן תכר"ז. יט(
אבב מצאעי זק, ב. כ(

עז שר"י ישארבת לט, א. אכ(

אגרת הקדש סמין כה. בכ(
עז ישארבת ברה פ׳ אנ, ג. כג(



PAR SHAS Chanuk ah I  |   Pure Light – a Chanuk ah Message17 PAR SHAS Chanuk ah I  |   Pure Light – a Chanuk ah Message17

Introduction

Most people are unaware of a fundamental fact about Chanukah: The miracle was hala-
chically unnecessary. According to the letter of the law, the Jews could have kindled 
the menorah in the Beis HaMikdash with impure oil.1 However, since they were reded-

icating the menorah and the Beis HaMikdash – taking the first step in creating an environment 
of holiness – they wanted to do so in a holy and pure manner, and G-d wrought a miracle to 
enable this.

The sichah that follows elaborates on this point, emphasizing its relevance to the future of the 
Jewish people. When educating our children, the first steps must be made with exemplary holi-
ness. This initial foundation will empower them to remain on this path throughout their lives.

Chanukah I  |  הכונח א
Adapted from a sichah delivered on the 3rd night of Chanukah 5717 (1956)

1. See the commentary of P’nei Ye-
hoshua (Shabbos 21b) and Rosh Yosef 
(Shabbos 21a); and Chacham Tzvi, 
responsum 87.

Pure Light – a Chanukah Message

חנוכה

CHANUKAH



פרשת הכונח א   |   לקוטי ישחות 18

Starting without Shortcuts

1. We find two seemingly contradictory points 
regarding Chanukah:

a) Our Rabbis1 state that the name Chanu-
kah (ה  ,(חִִינּּוּּך) derives from the word chinuch (חֲֲנוּּכָּ�ָ
“education.” That term also has the meaning “dedi-
cation,” or “inauguration,”2 as in the terms chanukas 
hamizbei’ach (“the dedication of the altar”) and 
chanukas Beis HaMikdash (“the dedication of the 
Beis HaMikdash”). 

Chanukah marked a beginning. The Chash-
monaim reinitiated the service of G-d in the Beis 
HaMikdash, dedicating the Beis HaMikdash as a 
whole,  the altar, and  the menorah in particular. 

b) The Chanukah miracle began with the discov-
ery of a cruse of pure oil, sealed with the seal of the 
Kohen Gadol.3 True, according to law, it was per-
missible to kindle the menorah even with impure oil 
because the restrictions against ritual impurity are 
superseded – or lifted entirely – in the case of a com-
munal offering.4 Nevertheless, to demonstrate how 
dear the Jewish people are to Him, G-d wrought a 
miracle that would enable the Jews not only to fulfill 
the mitzvah according to its minimal requirements, 
but to do so with the utmost hiddur, beautifully and 
meticulously, without any leniencies, even leniencies 
that are valid according to the Torah Law.5

ה גֶֶפִִענֶֶיען מִִרי צְְוֵֵויי  כָּּוּנ�ָ א. וֶֶוגְְען חֲֲ
קֶֶגְְענְְגֶֶזֶֶעצְְעטֶֶע עִִנְְיָָנִִים:

אַַז  סְְפָָרִִיםכד  אִִין  טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  א( 
אִִזי  אַַוֹֹזי  ךּוּּנּי.   חִִ וֹֹׁשׁן   מִִלָּ�ָ אִִזי  ה  כָּּוּנ�ָ חֲֲ
ת  כַּּוּנ�ַ חֲֲ וֹֹׁשׁן  לָָ בְּ�ְ ת  טּוּ ְ פַַשְׁ� בְּ�ְ בָָּוּמן   וֹֹאיךְְ 
אַַז   , ׁשׁ קְְדָּ�ָ ִ הַַמִּ� ית  בֵּ�ֵ ת  כַּּוּנ�ַ וַַחֲֲ חַַ  זְְבֵּ�ֵ ִ הַַמִּ�
, מֶֶען הָָאט  דָָאס אִִזי גֶֶוֶֶועען אַַן אָָנְְהוֹֹּבּי
טְְנְְס  ְ רְְעשְׁ� וֹֹאבֶּי�ֶ דֶֶעם  טָָאן  ן  אָָנְְגֶֶעהוֹֹיבְּ�ְ
ן  ּוּא כְְלַַל  בִּ�ִ ׁשׁ  קְְדָּ�ָ ִ הַַמִּ� ית  בֵּ�ֵ )אִִין  עֲֲוֹֹבדָָה 
דָָאס  ן  ּוּפ פְְרַַט(  בִּ�ִ מְְוֹֹנרָָה  ּוּ חַַ  מִִזְְבֵּ�ֵ אִִין 

ךְְ. ּוּּנּי ן חִִ נַַיי, – אַַן עִִנְְיָָן ּוּפ

גֶֶוֶֶועען  אִִזי  ה  כָּּוּנ�ָ חֲֲ ן  נֵֵס ּוּפ ב( דֶֶרע 
מֶֶן  ֶ שֶׁ� ךְְ  ַ פַּ� אַַ  נֶֶּוּפעען  גֶֶ הָָאט  מֶֶען  אַַז 
דוֹֹלכה.  ֹהֵֵן גָּ�ָ ל כֹּ� ֶ וֹֹחתָָוֹֹמ שֶׁ� ם בְּ�ְ טָָהוֹֹר חָָתּוּ
י דִִין הָָאט מֶֶען גֶֶקֶֶענְְעט  ִ כָָאטׁשׁ עַַל־פִּ�
מָָנִִים טְְמֵֵאִִים,  ְ מַַדְְלִִקי זַַיְְין וֹֹאיךְְ מִִיט שְׁ�
רָָה  תְּּוּ�ְ יָָּוּחה אָָדֶֶרע ה  מְְאָָה דְּ�ְ ם טּוּ וָָוּוּרא
צּוּ  כְְדֵֵי  בִּ�ִ  – נְְּוּפדֶֶסְְעטְְוֶֶוגְְען   רּוּּבּוכ,   צִִ בְּ�ְ
דֶֶרע  הָָאט  רָָאֵֵל,  יִִשְׂ�ְ ל  ֶ שֶׁ� תָָם  חִִבָּ�ָ ווַַיְְיזְְן 
וִִואיזְְן אַַ נֵֵס, מֶֶען זָָלא  טֶֶרע בַּ�ַ ְ רְְעשְׁ� וֹֹאבֶּי�ֶ
ים זַַיְְין  קֶֶנֶֶעען נִִיט נָָרא אָנְְהוֹֹיבְְּן מְְקַַיֵּ�ֵ
מִִצְְוָָה  דִִי  זַַיְְין  ים  מְְקַַיֵּ�ֵ נָָרא  מִִצְְוָָה,  דִִי 
רִִים,  רּוּּדּי, אָָן קֵֵנֶֶייע הֶֶתֵּי�ֵ  תַַכְְלִִית הַַהִִ בְּ�ְ
אוֹֹיסְְגֶֶהַַעאלְְטֶֶנֶֶעע  קֵֵיין  נִִיט  אֲֲפִִּוּלי 
לְְחָָן  ֻ שֻׁ� י  ִ פִּ� עַַל  רִִים  הֶֶתֵּי�ֵ  – רִִים  הֶֶתֵּי�ֵ

ךְְ. עָָּוּר

1. See Maharsha, Shabbos 21a.

2. The two meanings are interrelated: 
Like the education of a child, the 
dedication or inauguration of an 
entity sets the tone for the manner in 
which it will be used in the future.

3. Shabbos 21b.

4. Pesachim 80a.

5. Thus, the two contradictory 
elements mentioned at the outset are 
that, on the one hand, we are speak-
ing about the very beginning of a 

process, the dedication of the Beis 
HaMikdash or a child’s education. 
On the other hand, we are saying 
that this initial stage must be carried 
out in the most complete and perfect 
manner possible.

Pure Light – a Chanukah Message



PAR SHAS Chanuk ah I  |   Pure Light – a Chanuk ah Message19

We can see a clear lesson from this – that when 
speaking about a holy matter, at the very begin-
ning, at the dedication, or in an individual sense, 
at the first step of a child’s education, everything 
must be done in the most perfect and beautiful 
manner.

Beginnings Matter Most

2. The same concept applies in particular re-
garding the education of young boys and girls. At 
the very outset, during their earliest childhood 
years, they must be given a complete measure of 
Yiddishkeit, without any compromises, without 
seeking any leniencies.

We cannot ensure that when the “youth… be-
comes older, he will not deviate from this [path]”6 
by relying on guidance he will be given later. We 
cannot wait and give advice to the child when he 
grows older and goes out to encounter the broader 
world. He will be greatly challenged if early in his 
development he has not been told how to battle 
undesirable influences, that he needs to struggle 
not to be affected by any obstacle or hindrance, 
and that he must show self-sacrifice. If we want 
the child to withstand the challenges he will face 
later, when he has matured, we must begin train-
ing him to do so while he is still young. 

For this reason, the sages of the Jewish people 
powerfully endeavored and invested immense en-
ergy in the education of young Jewish boys and 
girls, ensuring that their training be based on pu-
rity and holiness. 

They would battle over every particular mat-
ter and detail. They fought and were unwilling to 
sacrifice even matters of observance that did not 
seem so important. Their reasoning: They knew 
that the developmental years of a boy’s or a girl’s 
education affect them throughout their entire 

6. Cf. Mishlei 22:6.

אַַז  הוֹֹרָָאָָה,  דִִי  ן  דֶֶרְְעּוּפ מֶֶען  זֶֶעט 
ן  עַַת עֶֶס רֶֶעדט זִִיךְְ וֶֶוגְְען אַַן עִִנְְיָָן ּוּפ ַ שַׁ� בְּ�ְ
 , לְְאד אִִין אָָנְְהוֹֹּבּי ה, דַַרְְאף מֶֶען בַּ�ַ ָ � שָּּׁוּ� קְְד
תַַכְְלִִית  ךְְ, עֶֶס טָָאן בְּ�ְ ּוּּנּי אִִין אָָנְְפַַנְְאגְְס חִִ

רּוּּדּי.  בְְּוּתַַכְְלִִית הַַהִִ ת  לֵֵּוּמי ְ � הַַשְּׁ�

וֹֹנגֵֵעַַ  בְּ�ְ אִִזי  פְְרַַט  בִּ�ִ זַַאךְְ  ע  זֶֶלְְעבֶּ�ֶ דִִי  ב. 
ן  ּוּפ לְְאד  בַּ�ַ וֹֹנת:  וְְהַַבָּ�ָ נִִים  הַַבָּ�ָ ךְ�ּוּּנּי   חִִ
אַַ  ן  גֶֶעבְּ�ְ זֵֵיי  מֶֶען  דַַרְְאף  אָָן  קִִנְְידְְווַַיְְזי 
וֹֹרת  ָ שָׁ� ְ קַַיְְיט, אָָן קֵֵנֶֶייע פְּ� ְ גַַנְְאצֶֶע אִִדִִישְׁי�

רִִים. ן אָָן קֵֵנֶֶייע הֶֶתֵּי�ֵ ּוּא

לֹאֹ  יַַזְְקִִין  י  כִּ�ִ ם  גַּ�ַ  – אַַז  וָָואארֶֶנֶֶעען  בַּ�ַ
רְְּוּךְְ  ד נִִיט  מֶֶען  קָָאן  הזכ,  נָּ�ָ ֶ מִִמֶּ� רּוּ  יָָס
עַַת עֶֶר וֶֶועט וֶֶורְְען  ַ שַׁ� פַַרְְאלָָאזְְן זִִיךְְ אַַז בְּ�ְ
מֶֶען  וֶֶועט  גַַאס,  אִִין  זַַיְְין  ן  ּוּא עֶֶלְְטֶֶרע 
אִִים דֶֶמָָעלְְאט דֶֶרְְעצֵֵלְְיין אַַז עֶֶר דַַרְְאף 
אַַז  אִִים  דֶֶרְְעצֵֵלְְיין  מִִלְְחָָמָָה,  הַַלְְאטְְן 
עֵֵל וֶֶורְְען פַַרא קֵֵיין  ָ עֶֶר דַַרְְאף נִִיט נִִתְְפָּ�
דַַרְְאף  עֶֶר  אַַוֹֹזי  וִִוי  ן  ּוּא ב  מְְעַַכֵּ�ֵ ּוּ וֹֹמנֵֵעַַ 
. וֹֹאּבּי מֶֶען וִִולי אַַז  נֶֶפֶֶׁשׁ ן מְְסִִרַַית  הָָאבְּ�ְ
טֵֵיין  ְ יְְשְׁי� יַַזְְקִִין, זָָלא עֶֶר בַּ�ַ י  דֶֶמָָעלְְאט, כִּ�ִ
ן וֶֶוען עֶֶר  דִִי נִִסְְוֹֹיוֹֹנת דַַרְְאף מֶֶען אָָנְְהוֹֹיבְּ�ְ

אִִזי נָָאךְְ אַַ "נַַעַַר".

רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ חַַכְְמֵֵי  דָָאךְְ  ן  הָָאבְּ�ְ דֶֶרְְעפַַרא 
ן  ּוּא גֶֶוֶֶועען  ל  דֵּ�ֵ תַּ�ַ ְ מִִשְׁ� טַַרְְאק  ְ שְׁ� זִִךְ�י 
וֹֹאפְְין  ֹוֹֹחת  כֹּ� גְְוֹֹרסֶֶיע  גָָרא  גֶֶלֵֵעגְְייט 
רָָאֵֵל אַַז עֶֶר זָָלא  בְְּוּוֹֹנת יִִשְׂ�ְ נֵֵי  ן בְּ�ְ ךְְ ּוּפ ּוּּנּי חִִ

. ֹדֶֶׁשׁ זַַיְְין עַַל טַַהֲֲרַַת הַַקֹּ�

וֹֹאיף  גֶֶהַַעלְְאטְְן  מִִלְְחָָמָָה  הָָאט  מֶֶען 
ן  רָָטִִים וָָואס הָָאבְּ�ְ ְ רַַט, אֲֲפִִּוּלי פְּ� ְ יֶֶדֶֶערע פְּ�
וִִוכְְיטִִקֶֶיע  אַַוֹֹזנֶֶיע  נִִיט  וֹֹאסְְיגֶֶוִִועיזְְן 
ן  גֶֶּוּעבְּ�ְ נָָכְְאצ נִִיט  גֶֶקֶֶעעמְְפְְט  מֶֶען  הָָאט 
דִִי  אַַז  סְְּוּאוועט  גֶֶ הָָאט  מֶֶען  ווַַיְְלי  זֵֵיי, 
רּוּח   בָּ�ָ דֶֶעם  וֹֹנגֵֵעַַ  זַַיְְנֶֶיען  ךְְ־יָָרְְאן  ּוּּנּי חִִ
גַַנְְאץ  זֵֵעֶֶייר  וֹֹאיף  מֵֵדְְייל  דֶֶרע  אָָדֶֶרע 



פרשת הכונח א   |   לקוטי ישחות 20

lives. They knew that they had to give these 
youths the strength and the weapons to en-
able them to fight all the battles that they 
would confront throughout the course of 
their lives.

As reflected in the verse,7 “For man is a 
tree of the field” – a person is compared to 
a tree. When a gash is made in a tree that 
has already grown, the gash remains only 
in the place it was made. Besides that place, 
it does not harm the tree. However, if a 
scratch is made in a seed to be planted, it is 
likely that one scratch will cause the entire 
tree that grows from it to be impaired.

Adult Resilience/Youthful Vulnerability

3. The same concept applies regarding 
education. When a person reaches mid-
dle age and has already traveled half his 
life’s course, if it appears to him that he is 
forced to accept compromises, it will affect 
him for only several years. He has already 
lived 40 years without compromise. If he 
stumbles spiritually and makes a compro-
mise for a year, he can draw strength from 
the previous 40 years that he has behind 
him to reverse course immediately, reject 
the compromise, and hold firm in a full-
fledged commitment to Yiddishkeit.

But, it is different when we speak about 
a younger generation. Seeking to educate 
them with an approach that accepts com-
promise takes the warmth and fervor of 
Yiddishkeit away from them for their whole 
lives. The damage to, and the resulting defi-
ciency in, their souls while they are young 
could afterwards result in their growing up 
as a crippled Jew and spiritually deformed. 

7. Devarim 20:19. See Taania 7a.

זֵֵיי  דַַרְְאף  מֶֶען  אַַז  סְְּוּאוועט  גֶֶ הָָאט  מֶֶען  ן,  לֶֶעבְּ�ְ
זָָלְְאן  זֵֵיי  זַַיִִן,  לֵֵי  כְּ�ְ מִִיט  טַַרְְאקַַיְְיט  ְ שְׁ� ן  מִִטְְיגֶֶעבְּ�ְ
לָָגְְאן דִִי אַַלֶֶע מִִלְְחָָוֹֹמת  ְ שְׁ� ְ ן מִִיט וָָואס צּוּ אָָפְּ� הָָאבְּ�ְ

נְְס וֶֶועג. ן וֹֹאיף זֵֵעֶֶייר לֶֶעבְּ�ְ וָָואס זֵֵיי וֶֶולְְען הָָאבְּ�ְ

י הָָאָָדָָם  וֹֹּבּים. כִּ�ִ אַַ מֶֶנְְעטׁשׁ אִִזי גֶֶגְְעלִִכְְין צּוּ אַַ 
דֶֶהחכ. ָ עֵֵץ הַַשָּׂ��

עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ וֹֹּבּים   אִִין  קְְרִִיץ  אַַ  מַַכְְאט  מֶֶען  וֹֹאּבּי 
קְְרִִיץ  דֶֶרע  אִִזי  וֹֹאסְְיגֶֶועוַַקְְאסְְן,  וֹֹׁשׁין   אִִזי  עֶֶר 
ן  נָָרא וֹֹאיף דֶֶעם אָָרְְט ּוּאוו מֶֶען מַַכְְאט יאם, ּוּא
דְְאן.  ָ שָׁ� קֵֵיין  אָָן  נִִיט  דָָאס  ט  טּוּ דֶֶעם,  וֹֹאסֶֶירע 
דֶֶעם  אִִין  קְְרִִיץ  אַַ  מַַכְְאט  מֶֶען  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ רע  אָָבֶּ�ֶ
אִִזי  אַַיְְנְְיפְְלַַנְְאצְְן,  גֵֵייט  מֶֶען  וָָואס  קֶֶרְְענְְדְְל 
ן אֵֵיין קְְרִִיץ, זָָלא וֹֹאסְְיווַַקְְאסְְן דֶֶרע  רֶֶכְְעט אַַז ּוּפ

לְְטֶֶרע. ְ וֹֹּבּים אַַ פַַרְְאקְְרִִפְּי� גַַנְְאצֶֶרע 

ךְְ: ּוּּנּי ן חִִ ג. אַַוֹֹזי אִִזי וֹֹאיךְְ אִִין דֶֶעם עִִנְְיָָן ּוּפ

אִִזי  וָָואס  יָָרְְאן  מִִטֶֶילֶֶעע  דִִי  אִִין  מֶֶנְְעטׁשׁ  אַַ 
זַַיְְין  ן  ּוּפ וֶֶועג  הֶֶלְְעפְְט  רְְּוּכְְגֶֶגַַענְְאגֶֶען  ד וֹֹׁשׁין 
צּוּ  נְְּוּאווגֶֶען  גֶֶצְְע אִִזי  עֶֶר  אַַז  מֵֵנְְייט  ן  ּוּא וֶֶולְְעט 
וֹֹרת, רִִרְְיט דָָאס אִִים אָָן מֶֶרע נִִיט  ָ שָׁ� ְ גֵֵיין וֹֹאיף פְּ�
וִִוי וֹֹאיף עֶֶטְְלֶֶכֶֶעע יָָרא. פֶֶרְְעצִִקי יָָרא הָָאט עֶֶר 
ל  ָ וֹֹרת, אִִזי וֹֹאּבּי עֶֶר וֶֶורְְעט נִִכְְשָׁ� ָ שָׁ� ְ ט אָָן פְּ� גֶֶלֶֶעעבְּ�ְ
אִִים  קֶֶנֶֶעען  יָָרא,  אַַ  וֹֹאיף  רָָה  ָ שָׁ� ְ פְּ� אַַ  מַַכְְאט  ן  ּוּא
וָָואס  יָָרא  פֶֶרְְעצִִקי  פְְרִִעֶֶירְְדִִקֶֶיע  דִִי  ֹחַַ  כֹּ� ן  גֶֶעבְּ�ְ
רִִּוּקי  צ לְְאד  בַּ�ַ זָָלא  עֶֶר  זִִיךְְ,  הִִנְְיטֶֶרע  הָָאט  עֶֶר 
יי  ן הַַלְְאטְְן זִִיךְְ בַּ�ַ רָָה ּוּא ָ שָׁ� ְ פַַרְְאגֶֶסְְען וֹֹאיף דֶֶרע פְּ�

קַַיְְיט. ְ ת'דִִקֶֶירע אִִדִִישְׁי� לֵֵּוּמי ְ שְׁ�

נְְּוּיגְְן  רע עֶֶס הַַנְְאדְְלְְט זִִיךְְ וֶֶוגְְען אַַ  עַַת אָָבֶּ�ֶ ַ שַׁ� בְּ�ְ
וֹֹרת,  ָ שָׁ� ְ פְּ� דֶֶרְְעצִִעֶֶין וֹֹאיף  מֶֶען  וִִולי  זֵֵיי  ן  דוֹֹר, ּוּא
ן  ּוּא ווַַארֶֶעמְְקַַיְְיט  דִִי  צּוּ  זֵֵיי  יי  בַּ�ַ מֶֶען  נֶֶעמְְט 
ן.  לֶֶעבְּ�ְ גַַנְְאצְְן  וֹֹאפְְין  קַַיְְיט  ְ אִִדִִישְׁי� אִִין  ת  ּוּא קַַנָּ�ָ
וֹֹרן וָָואס מֶֶען מַַכְְאט  רע דֶֶעם קְְרִִיץ מִִטְְין חִִסָּ�ָ אִִבֶּי�ֶ
רֶֶכְְעט  אִִזי  גְְּוּינְְט,   זֵֵעֶֶייר  אִִין  מָָה  ָ נְְשָׁ� זֵֵעֶֶייר  אִִין 
אַַ  וֹֹאסְְיווַַקְְאסְְן  לִִצְְלַַן  רַַחֲֲמָָנָָא  זָָלא  דֶֶרְְענָָאךְְ  אַַז 

ם. עַַל ּוּמ לְְטֶֶרע אִִיד, אַַ בַּ�ַ ְ פַַרְְאקְְרִִפְּי�



PAR SHAS Chanuk ah I  |   Pure Light – a Chanuk ah Message21

8. Sanhedrin 44a.

9. Ibid. 43b.

10. See the interchange in Yehoshua, 
ch. 7:25, as explained in Sanhedrin, 
loc. cit.

11. Sukkah 52a. In that source, the 
Talmud explains that, ultimately, 
when the truth is revealed, the wick-
ed will realize that the yetzer hara was 
really a small matter, a hair, and they 
should have been able to overcome 
it. However, , it also states that even 

at the outset, the yetzer hara appears 
like a thin strand;, its enticement is 
barely perceptible. Only afterwards 
does it become powerful.

12. See Rambam, Hilchos Geirushin 
2:20.

Raising Proactive Jewish Youth

4. True, a Jew’s fundamental core always re-
mains pure, as our Sages say,8 “Even though one 
has sinned, he [remains] a Jew.” However, there 
are those about whom the Talmud states in Trac-
tate Sanhedrin,9 “It is bleak for you in this world.” 
This implies that while the person will receive 
punishment in this world, he is fortunate that his 
portion in the World to Come is secured.10 But the 
World to Come is not our immediate concern; we 
need a younger generation of Jews in this world, 
who are spiritually healthy Jews, full of spiritual 
vitality, and, as a result, full of health and vitality 
in a physical sense. With such an approach, they 
will be able to conquer this world, not only for 
themselves – that their portion of this world will 
be a sanctuary for G-d – but also for the Jews who 
are middle-aged and even older. 

How Weighty Small Things Can Be

5. There are some details that, on the sur-
face, appear not to be of pressing importance; 
they appear as insignificant as a hairsbreadth. 
However, this “hairsbreadth” could be the 
hairsbreadth from which ultimately the full 
power of the yetzer hara (“the evil inclination”) 
stems, as the Gemara states,11 “for the wicked, 
the yetzer hara will [initially] appear like a 
strand of hair.”

Think for a moment: How is it possible for a 
Jew to become wicked? A Jew inherently d esires 
to carry out G-d’s will.12 How then is it possible 
for him to do things so contrary to G-d’s will 
that he would be called wicked?

חָָטָָא  ֶ שֶׁ� י  ִ עַַל־פִּ� אַַף  טַַקֶֶאע,  אֱֱמֶֶת  ד. 
רע פַַרַַאאן אַַזַַא  אּוּכט, עֶֶס אִִזי אָָבֶּ�ֶ רָָאֵֵל ה יִִשְׂ�ְ
כֶֶת  מַַסֶּ�ֶ בְּ�ְ אִִים  וֹֹאיף  זָָגְְאט  גְְמָָרָָא  דִִי  וָָואס 
דֶֶרע  הל,  הַַזֶּ�ֶ וֹֹעלָָם  בָּ�ָ ה  אַַתָּ�ָ רּוּכ  עָָ סַַנְְהֶֶדְְרִִין, 
וָָוארְְאנְְט  גְְלִִקי אִִזי וָָואס מֶֶען הָָאט אִִים בַּ�ַ
ן  רע הָָאבְּ�ְ א. מִִרי דַַרְְאפְְן אָָבֶּ�ֶ מִִיט וֹֹעלָָם הַַבָּ�ָ
זָָלְְאן  זֵֵיי  ה,  הַַזֶּ�ֶ וֹֹעלָָם  בָּ�ָ אִִדְְין  דוֹֹר  נְְּוּיגְְן   אַַ 
אִִדְְין  דִִעקֶֶיע  לֶֶבֶּע�ֶ אִִדְְין,  נְְּוּזעטֶֶע  גֶֶ זַַיְְין 
ן  ּוּא אִִדְְין  נְְּוּזעטֶֶע  גֶֶ לָָיא  ֵ מִִּוּמֵּ�  ת,  ּוּּיּ חְְּוּרנִִ  בְּ�ְ
ן דֶֶרְְעמִִיט  ת, ּוּא ּוּּיּ מִִ ְ גַַשְׁ� דִִעקֶֶיע אִִדְְין בְּ�ְ לֶֶבֶּע�ֶ
אַַנֶֶניימֶֶעען דֶֶעם וֹֹעלָָם־ זֵֵיי קֶֶנֶֶעען  וֶֶולְְען 

ה נִִיט נָָרא פַַרא זִִיךְְ, אַַז זֵֵעֶֶייר חֵֵלֶֶק זָָלא  הַַזֶּ�ֶ
נָָרא  טְְן,  ְ רְְעשְׁ� וֹֹאבֶּי�ֶ פַַרְְאן  ׁשׁ  מִִקְְדָּ�ָ אַַ  זַַיְְין 
ן עֶֶלְְטֶֶרְְען דוֹֹר. וֹֹאיךְְ פַַרא דֶֶעם מִִטֶֶילְְען ּוּא

רָָטִִים  ְ פְּ� אַַוֹֹזנֶֶיע  פַַרַַאאן  זַַיְְנֶֶיען  עֶֶס  ה. 
זֵֵיי  אַַז  ג  פְְּוּל אִִין  וֹֹאיס  זִִיךְְ  ווַַיְְיזְְן  וֶֶולְְעכֶֶע 
ן אַַז דָָאס אִִזי  זַַיְְנֶֶיען נִִיט אַַוֹֹזי פִִלי וֹֹנגֵֵעַַ, ּוּא

עֲֲרָָה, ַ ט הַַשַּׂ�� מֶֶרע נִִיט וִִוי אַַ ּוּח
אִִזי  דָָאס  אַַז  זַַיְְין  דָָאךְְ  קָָאן  עֶֶס  רע  אָָבֶּ�ֶ
עֲֲרָָה וֹֹאיף וֶֶולְְעכְְן דִִי גְְמָָרָָא  ַ ט הַַשַּׂ�� דֶֶרע ּוּח
דֶֶרע  וֹֹאיס  ווַַקְְאסְְט  ן  דֶֶרְְעּוּפ אַַז  זָָגְְאטאל, 
נִִדְְמֶֶה  עִִים  ָ רְְשָׁ� וָָואס  הָָרָָע,  יֵֵצֶֶר  גַַנְְאצֶֶרע 

עֲֲרָָה. ַ ט הַַשַּׂ�� ּוּח לָָהֶֶם כְּ�ְ
זָָלא  אִִיד  אַַ  אַַז  דָָאס  מְְט  ּוּק אַַוֹֹזי  וִִוי 
ע רַַחֲֲמָָנָָא לִִצְְלַַן? אַַ אִִיד וִִולי  ָ וֶֶורְְען אַַ רָָשָׁ�
טְְנְְס רָָצוֹֹן,  ְ רְְעשְׁ� ים זַַיְְין דֶֶעם וֹֹאבֶּי�ֶ דָָאךְְ מְְקַַיֵּ�ֵ
מְְט דָָאס אַַז עֶֶר זָָלא טָָאן זַַכְְאן  הַַיְְנְְיט וִִוי ּוּק
טְְן  ְ רְְעשְׁ� וֹֹאבֶּי�ֶ דֶֶעם  קֶֶגְְען  זַַיְְנֶֶיען  זֵֵיי  וָָואס 

ע? ָ פְְּוּרען רָָשָׁ� זי צּוּ וֶֶורְְען אָָנְְגֶֶ בִּ�ִ



פרשת הכונח א   |   לקוטי ישחות 22

13. Rosh HaShanah 16b.

14. Daniel 12:2. 

15. From the recorded accounts of 
the Rebbe’s talk, the details of what 
he was speaking about are unclear. 
However, the power of his words and 
the necessity to take action against 

those forces seeking assimilation of 
American Jewry are extremely clear. 
See the unedited version.

16. See Sanhedrin 74a-b, which 
states that, in an era of religious per-
secution, if non-Jews are accustomed 
to wearing a particular type of sandal 
straps, and the Jews another, one 

should be willing to sacrifice his life 
rather than wear the sandal straps 
worn by the non-Jews. In other 
words, there are times when a matter 
is not, in and of itself, of great reli-
gious importance, however, it takes 
on such critical importance because 
of the external circumstances.

This comes about because the yetzer hara 
appears to the wicked as only a hairsbreadth. It 
seems to them that the yetzer hara’s suggestion 
is something of minimal importance – and it 
may at times really be merely of minimal im-
portance. Nevertheless, in a person’s immediate 
situation, that small matter can tip his personal 
balance. When being weighed on the scales of 
judgment, it is possible that he will be deemed 
“righteous” and written down and sealed13 for 
eternal life, or “wicked” and thus condemned, 
in the words of the verse,14 to “eternal shame.” 
And what may tip the scales and determine this? 
The matter that appeared like a hairsbreadth.

In the present age, when the truth is increas-
ingly becoming clearer, if a person does not have 
enough strength or awareness to realize that this 
particular detail is the one on which his entire 
character depends, he can recognize its impor-
tance from the power that the opposing forces 
marshal to raise a challenge. We see that the forc-
es opposing genuine Judaism stand strong; they 
are willing to sacrifice millions of dollars, many 
people, and forfeit support from all sides rather 
than give in on any small particular.15 This has no 
basis in logic. Seeing this should serve as an indi-
cator and a lesson for us regarding the degree to 
which we should refuse to compromise, even on 
those individual matters that people try to con-
vince us are mere inconsequential particulars.

These are like “sandal straps” in the era 
of religious persecution.16 They are “hairs-
breadths” upon which it depends whether one 
will remain a Jew over the course of time. 

נִִדְְמֶֶה  וָָואס  דֶֶעם  ן  ּוּפ מְְט  ּוּק דָָאס  נָָרא 
אִִים  זִִיךְְ  כְְּוּט  ד עֶֶס  עֲֲרָָה,  ַ הַַשַּׂ�� ט  ּוּח כְּ�ְ לָָהֶֶם 
ן  ּוּא קְְלֵֵנִִייקַַייְְיט,  אַַ  אִִזי  דָָאס  אַַז  וֹֹאיס, 
סִִארְְין אַַז דָָאס אִִזי טַַקֶֶאע אַַ  ַ אַַמָָלא קֶֶען פַּ�
ב  מַַּוּצָּ�ָ  מַַעֲֲמָָד  זַַיְְין  אִִין  רע  אָָבֶּ�ֶ קְְלֵֵנִִייקַַייְְיט, 
טֵֵייט, קֶֶען דִִי קְְלֵֵנִִייקַַייְְיט  ְ אִִין וֶֶולְְעכְְן עֶֶר שְׁ�
אַַ  זַַיְְין  זָָלא  עֶֶר  אָָדֶֶרע  זַַיְְין,  מַַכְְרִִעַַי  אִִים 
י וֹֹעלָָםבל,  ם וֶֶורְְען לְְחַַיֵּ�ֵ ב וְְנֶֶחְְתָּ�ָ ן נִִכְְתָּ�ָ קי ּוּא צַַדִּ�ִ
וֹֹאיף  וָָואס  ע  ָ רָָשָׁ� אַַ  לִִצְְלַַן  רַַחֲֲמָָנָָא  אָָדֶֶרע 
ן  קּוּ לְְדִִרְְוֹֹאן וֹֹעלָָםלג, ּוּא ס ָ אִִים זָָגְְאט דֶֶרע פָּ�
עֲֲרָָה. ַ ט הַַשַּׂ�� רע דֶֶעם ּוּח רע וָָואס – אִִבֶּי�ֶ אִִבֶּי�ֶ

ג  גֶֶּוּנע זִִיךְְ  יי  בַּ�ַ נִִיט  הָָאט  עֶֶר  וֹֹאּבּי 
קֶֶנֶֶעען  וֹֹאיף  כֶֶל  שֵׂ�ֵ ג  גֶֶּוּנע ן  ּוּא טַַרְְאקַַיְְיט  ְ שְׁ�
רַַט אִִין  ְ דְְיין צִִי דָָאס אִִזי דֶֶרע פְּ� ֵ נְְּוּאטֶֶרְְעשֵׁ�
אִִזי  ת,  מַַהּוּ זַַיְְין  אָָּפּ  הֶֶנְְעגְְט  עֶֶס  וֶֶולְְעכְְן 
צַַיְְטְְין וָָואס דֶֶרע אֱֱמֶֶת  אִִין אִִצְְיטֶֶרְְעדִִקֶֶיע 
דִִי  דָָא  אִִזי   – רֵֵר  נִִתְְבָּ�ָ מֶֶרע  אַַלְְץ  וֶֶורְְעט 

נֶֶגֶֶד: כְּ�ְ ֶ ן דֶֶעם צַַד שֶׁ� הַַבְְחָָנָָה ּוּפ

נֶֶגֶֶד  כְּ�ְ ֶ שֶׁ� צַַד  דֶֶרע  וִִוי  זֶֶעט  מֶֶען  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
טַַרְְאקַַיְְיט אַַז סְְ'אִִזי  ְ טֶֶלְְעט זִִיךְְ מִִיט אַַזַַא שְׁ� ְ שְׁ�
גֶֶלְְעט,  מִִיט  מִִלְְייָָנֶֶאען  פַַרְְאלִִרְְין  רֶֶכְְעט 
וֶֶואּוּרְְען  ן, אָָנצ ְ ה מֶֶנְְעטשְׁ� ָ ה וְְכַַמָּ� ָ מָּ� פַַרְְאלִִרְְין כַּ�ַ
ן  גֶֶּוּעבְּ�ְ י נִִיט נָָכְְאצ ן אַַלֶֶע זַַיְְטְְין, אַַבִּ�ִ טִִצֶֶיע ּוּפ ְ שְׁ�
רַַט, וָָואס עֶֶס אִִזי לְְגַַמְְרֵֵי נִִיט  ְ אַַ קְְלֵֵנֶֶייעם פְּ�
כֶֶל, אִִזי דָָאס אַַ הַַבְְחָָנָָה  טַַנְְאדִִקי אִִין שֵׂ�ֵ ְ פַַרְְאשְׁ�
נְְּוּאז, אַַז מֶֶען טָָרא נִִיט  ן אַַ הוֹֹרָָאָָה פַַרא  ּוּא
מֶֶען  וָָואס  רַַט  ְ פְּ� דֶֶעם  אָָט  אֲֲפִִּוּלי  ן  נָָכְְאגֶֶעבְּ�ְ
נִִיט  מֶֶרע  אִִזי  דָָאס  אַַז  אַַיְְנְְירֵֵדְְיין  נְְּוּאז   וִִולי 
רַַט, ווַַיְְלי דָָאס אִִזי עַַרְְקְְתָָא  ְ וִִוי אַַ קְְלֵֵנֶֶיירע פְּ�
דָָאס  ן  ּוּא מַַד,  ְ � הַַשְּׁ� זֵֵרַַת  גְּ�ְ עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ דִִמְְסָָנֵֵאילד 
עֶֶס  וֶֶולְְעכְְן  אִִין  עֲֲרָָה  ַ הַַשַּׂ�� ט  ּוּח דֶֶרע  אִִזי 
ן דֶֶרע צַַיְְיט  הֶֶנְְעגְְט אָָּפּ צִִי אִִין פַַרְְאוֹֹליף ּוּפ

ן אַַ אִִיד. לַַיְְיבְּ�ְ וֶֶועט עֶֶר בְּ�ְ



PAR SHAS Chanuk ah I  |   Pure Light – a Chanuk ah Message23

17. Sotah 41b. 18. I.e., the wicked person will be 
given a certain degree of authority 
and control.

The Verdict of Time

6. Our Sages’ statement,17 “Whoever flat-
ters another person” – according to a different 
version found in Ein Yaakov, “Whoever flat-
ters a wicked person” – “will ultimately fall 
into his hand,”18 further indicates how signif-
icant making concessions regarding things 
that appear as minimal as a hairsbreadth can 
be. We see that the entire troubling situation 
that has developed in recent years began with 
making compromises and concessions regard-
ing “minor matters.”

In the last years, we clearly see the results 
of the efforts of all those who tried years ago 
to attract the younger generation through 
compromises in Jewish practice, thinking 
that those already committed to observance 
would remain whole regardless. Not only 
did they lose the youth they tried to attract 
through compromises, but they also weak-
ened the commitment of those under their 
influence who had previously been steadfast 
in their observance.

By contrast, those who ten, fifteen, or 
twenty years ago followed the approach of 
refusing to give in on the slightest detail – 
particularly with regard to education – were 
successful.

Staying the Course

7. The involvement of all those engaged in 
kosher education with their bodies and souls, 
and all those who offer financial support, 
strengthens such an approach to education. 
They may be approached by others who try 
to dissuade them, saying, “Why are you stub-

דֶֶעם  וֹֹאיף  ואוַַיְְזי  בַּ�ַ ווַַיְְטֶֶירְְעדִִקֶֶירע  אַַ  ו. 
מֶֶען  זֶֶעט  וֹֹנגֵֵעַַ  אִִזי  עֲֲרָָה  ַ הַַשַּׂ�� ט  ּוּח דֶֶרע  וִִוי 
וֶֶולְְעכֶֶרע  צּוּ  צָָרָָה  גַַנְְאצֶֶע  דִִי  וָָואס  ן  דֶֶרְְעּוּפ
ן וִִוי  מֶֶּוּקעען הָָאט זִִיךְְ אָָנְְגֶֶעהוֹֹיבְּ�ְ גֶֶּוּ מֶֶען אִִזי צ
אָָדֶֶרע  לַַחֲֲבֵֵוֹֹר,  חֲֲנִִיף  ַ הַַמַּ� ל  כָּ�ָ זָָגְְאןלה,  רַַזַַ"ל  דִִי 
ע, –  ָ חֲֲנִִיף לְְרָָשָׁ� ַ ל הַַמַּ� וִִוי דִִי צְְוֵֵוטֶֶייע גִִרְְיסָָא כַּ�ַ
ן אֵֵנֶֶייע אִִין עֵֵין  אֵֵיין גִִרְְיסָָא אִִזי אִִין גְְמָָרָָא ּוּא

יָָדוֹֹ. יַַעֲֲקֹֹב – לְְסוֹֹף וֹֹנפֵֵל בְּ�ְ

מֶֶען הָָאט גֶֶזֶֶעען אִִין דִִי לֶֶצְְעטֶֶע יָָרְְאן, אַַז 
יָָרְְאן  מִִיט  גֶֶגַַענְְאגֶֶען  זַַיְְנֶֶיען  וָָואס  אַַלֶֶע  דִִי 
אַַז  גֶֶמֵֵענְְייט  ן  הָָאבְּ�ְ ן  וֹֹרת ּוּא ָ שָׁ� ְ פְּ� רִִּוּקי וֹֹאיף  צ
נְְּוּיגְְן   דֶֶעם  אַַיְְנֶֶנימֶֶעען  זֵֵיי  וֶֶולְְען  דֶֶעם  רְְּוּךְְ  ד
הָָאט  מֶֶען  וָָואס  דִִי  אַַז  )טְְרַַכְְאטְְנְְדִִקי  דוֹֹר 
ן  לַַיְְיבְּ�ְ מֶֶּוּרען צַַד וֶֶולְְען זֵֵיי סַַיי־וִִוי בְּ�ְ וֹֹׁשׁין אִִין פְְ
נְְייפֶֶרְְעלֶֶעךְְ אַַז  ֵ שֵׁא� גַַנְְאץ(, הָָאט מֶֶען גֶֶזֶֶעען בַּ�ַ
גְְּוּינְְט  נִִיט נָָרא וָָואס מֶֶען הָָאט פַַרְְאלָָרְְאן דִִי 
וָָואס מֶֶען הָָאט זֵֵיי גֶֶוָָועלְְאט פִִרְְין וֹֹאפְְין וֶֶועג 
רַַכְְאט אַַ  וֹֹרת, נָָרא מְְ'הָָאט אַַרַַיְְנְְיגֶֶעבְּ�ְ ָ שָׁ� ְ ן פְּ� ּוּפ
זַַיְְנֶֶיען  וָָואס  גְְּוּינְְט   דִִי  אִִין  וֹֹאיךְְ  ווַַכְְאקַַיְְיט  ְ שְׁ�
ן גֶֶהַַעלְְאטְְן  עָָה ּוּא ָ פָּ� ְ נְְּוּאטֶֶרע זֵֵעֶֶייר הַַשְׁ� גֶֶוֶֶועען 

ם. זִִיךְְ אִִנְְיגַַנְְאצְְן פְְּוּר

מִִיט  גֶֶגַַענְְאגֶֶען  זַַיְְנֶֶיען  וָָואס  רע,  אָָבֶּ�ֶ דִִי, 
רִִּוּקי מִִיט  פְְּוּפצְְן אָָדֶֶרע צְְווַַנְְאצִִקי יָָרא צ צֶֶען, 
ן קֵֵיין  טָָיה אַַז מֶֶען טָָרא נִִיט נָָכְְאגֶֶעבְּ�ְ ִ דֶֶרע שִׁ�
מַַצְְלִִחַַי  ן  הָָאבְּ�ְ דִִי   – ךְְ  ּוּּנּי חִִ אִִין  בִִּוּפְְרַַט   רַַט  ְ פְּ�

גֶֶוֶֶועען.

ר  ֵ שֵׁ� הַַכָּ�ָ ךְְ  ּוּּנּי חִִ דֶֶעם  אִִין  ֹחַַ  כֹּ� וֹֹּתּסֶֶפֶֶת   אַַ  ז. 
ק  ן אַַרַַיְְין דִִי אַַלֶֶע וָָואס זַַיְְנֶֶיען זִִיךְְ מִִתְְעַַסֵּ�ֵ גִִיבְּ�ְ
דִִי  ן  ּוּא מָָתָָם,  ְ בְְּוּנִִשְׁ�  פָָּוּם  ג בְּ�ְ ר  ֵ שֵׁ� הַַכָּ�ָ ךְְ  ּוּּנּי חִִ אִִין 
אַַלֶֶע וָָואס הֶֶלְְעפְְן אִִין דֶֶעם מִִיט זֵֵעֶֶייר גֶֶלְְעט.

צּוּ  גֵֵּוּיין  צ מְְט  ּוּק מֶֶען  אֲֲפִִוּ�לי  כָָאטׁשׁ 



פרשת הכונח א   |   לקוטי ישחות 24

bornly continuing to give money to a yeshiva 
that raises students who do nothing, who do 
not have any connection to what is going on in 
this world? They are going to go around with 
beards, wearing long coats. And you will be 
the cause of raising people who will not know 
what to do when they go out into the world.”

The supporters of Torah education possess 
the strength not to be affected by such argu-
ments. On the contrary, the need to confront 
such arguments should serve as a lesson: See-
ing how hard others try to discourage them 
from giving this support should be proof that 
their own approach is true; it is specifically 
this approach that leads to saving the future 
of the Jewish people. Accordingly, not only 
should they not reduce their work with their 
souls, their bodies, or their financial support 
– or all three – on behalf of Torah education, 
but, in the future, they should commit them-
selves with additional strength.

This endows the younger generation with 
strength. The youth may be asked: Your friends 
also receive a Jewish education, but without 
such zealousness and attention to detail. What 
requires you to be so strict and careful?

They can point to supporters of Torah edu-
cation and say, “Here is a successful merchant 
who supports us. Here is a wealthy man who 
supports us – and also a rabbi, and a vener-
able older man or woman.” The backing of 
these individuals encourages and strengthens 
the yeshiva students who must withstand the 
challenges they face in their surroundings.

Appreciation is due to the teachers who in- 
struct these students and remain unaffected – 
despite the challenges they encounter – and 
continue providing them with such an educa-
tion. The same is true regarding the communal 
leaders who do not stint on investing their 
souls, bodies, and financial resources, who 

וָָואס  אַַיְְין,  זִִיךְְ  הֶֶרע  זָָגְְאט:  מֶֶען  ן  ּוּא אִִים 
גֶֶלְְעט  דִִי  ן  גֶֶעבְּ�ְ רְְאט  ַ פַּ� ְ אַַיְְנְְיגֶֶשְׁע� זִִיךְְ  הָָסְְאטּוּ 
וֹֹאסְְיהָָדֶֶאוֶֶועען  וֶֶועט  וָָואס  בָָיה  ִ יְְשִׁ� אַַ  אִִין 
וָָואס  ן  ְ מֶֶנְְעטשְׁ� וֹֹאסְְיהָָדֶֶאוֶֶועען  טְְלָָנִִים,  בַּ�ַ
ה,  ת צּוּ הֲֲוָָוֹֹית וֹֹעלָָם הַַזֶּ�ֶ יְְּוּכי ַ ן נִִיט קֵֵיין שַׁ� הָָאבְּ�ְ
אַַ  מִִיט  דֶֶרע  רְְאד,  בָּ�ָ אַַ  מִִיט  גֵֵיין  וֶֶועט  דֶֶרע 
גוֹֹרֵֵם  דֶֶרע  זַַיְְין  וֶֶוסְְעט  דּוּ  ן  ּוּא טֶֶאע,  ָ קַַאפָּ�
עַַת  ַ שַׁ� ן וָָואס בְּ�ְ ְ וֹֹאיף וֹֹאסְְיהָָדֶֶאוֶֶועען מֶֶנְְעטשְׁ�
וֶֶולְְען  וֶֶולְְעט  דֶֶרע  אִִין  אַַוֹֹרסְְיגֵֵיין  וֶֶולְְען  זֵֵיי 

זֵֵיי נִִיט וִִוסְְין וִִוי אַַ קֶֶרע טָָאן זִִיךְְ.

דִִי  זִִךְ�י  אִִין  עֶֶר  הָָאט  נְְּוּפדֶֶסְְעטְְוֶֶוגְְען 
ן,  ּוּא וֶֶורְְען  עֵֵל  ָ נִִתְְפָּ� נִִיט  וֹֹאיף  טַַרְְאקַַיְְיט  ְ שְׁ�
אַַ  אָָּפּ  עֶֶר  לֶֶרְְענְְט  פָָּוּא  ג דֶֶעם  ן  ּוּפ ה,  רַַבָּ�ָ אַַדְּ�ְ
לְְאד מֶֶען זֶֶצְְעט זִִיךְְ אָָן וֹֹאיף אִִים  הוֹֹרָָאָָה, וִִובַּי�ַ
ן דֶֶעם,  רַַיְְסְְין ּוּפ ְ ן מֶֶען וִִולי אִִים אָָפְּ� אַַוֹֹזפִִילי ּוּא
לִִגְְיט דֶֶרע אֱֱמֶֶת  דַַוְְקָָא דָָא  אִִזי אַַ הוֹֹכָָחָָה אַַז 
רָָאֵֵל,  ן עַַם יִִשְׂ�ְ לָָה ּוּפ ן דַַוְְקָָא דָָא לִִגְְיט דִִי הַַצָּ�ָ ּוּא
בְְּוּמֵֵלָָיא אִִזי נִִיט נָָרא וָָואס עֶֶר פַַרְְאקְְלֶֶנֶֶערְְעט 
מָָתוֹֹ  ְ נִִשְׁ� ר בְּ�ְ ֵ שֵׁ� ךְְ הַַכָּ�ָ ּוּּנּי עט פַַרא חִִ נִִיט זַַיְְין אַַרְְבֶּ�ֶ
מָָוֹֹמוֹֹנ, אָָדֶֶרע אִִין אַַלֶֶע  וֹֹפּוּ אָָדֶֶרע בְּ�ְ ג אָָדֶֶרע בְּ�ְ
ט עֶֶר נָָאךְְ  א טּוּ לְְּוּהַַבָּ�ָ אן  ה, מִִכַּ�ַ רַַבָּ�ָ דְְרַַיי, נָָרא אַַדְּ�ְ

טַַרְְאקַַיְְיט. ְ מִִיט אַַ גְְרֶֶסֶֶעערֶֶרע שְׁ�

דוֹֹר  נְְּוּיגְְן   דֶֶעם  טַַרְְאקַַיְְיט  ְ שְׁ� אַַ  גִִיט  דָָאס 
אֵֵלָָה:  ְ יי זֵֵיי אַַ שְׁ� עַַת מֶֶען פְְרֶֶגְְעט בַּ�ַ ַ שַׁ� פָָּוּא. בְּ�ְ ג
ן  ְ אִִדִִישְׁי� אַַ  וֹֹאיךְְ  מֶֶּוּקאען   בַּ�ַ חֲֲבֵֵרִִים  אַַיְְיעֶֶרֶֶע 
קִִּוּּדּים, ּוּאוו   קְְ ן אָָן דִּ�ִ ת ּוּא ּוּא רע אָָן קַַנָּ�ָ ךְְ אָָבֶּ�ֶ ּוּּנּי חִִ
רִִים? טֵֵייט דָָאס אַַז אִִרי דַַרְְאפְְט זַַיְְין דִִי מְְהַַדְּ�ְ ְ שְׁ�

וָָואס  סוֹֹחֵֵר  אַַ  דָָא  אִִזי  אָָט  אָָן,  זֵֵיי  ווַַיְְיזְְן 
גְְבִִרי  אַַ  דָָא  אִִזי  אָָט  נְְּוּאז,   מִִיט  הַַלְְאט 
הַַלְְאט  וָָואס  רָָב  אַַ  נְְּוּאז,   מִִיט  הַַלְְאט  וָָואס 
פְְוֹֹרי  אַַ  אָָדֶֶרע  אִִיד  אַַלְְטֶֶרע  אַַן  נְְּוּאז,   מִִיט 
זֵֵיי אַַ  נְְּוּאז, אִִזי דָָאס גִִיט  וָָואס הַַלְְאט מִִיט 
רְְּוּכְְגֵֵיין דִִי נִִסְְוֹֹיוֹֹנת וָָואס  טַַרְְאקַַיְְיט וֹֹאיף ד ְ שְׁ�

וֹֹּמּת. ן אִִין זֵֵעֶֶיירֶֶע ד' אַַ ייז הָָאבְּ�ְ

וָָואס  דִִי  צּוּ  מְְט  ּוּק ֹחַַ  כֹּ� ר  ַ יִִשַׁי� דֶֶרע  ן  ּוּא
נִִיט  וֶֶורְְען  ן  ּוּא לְְמִִדִִיים  תַּ�ַ דִִי  מִִיט  לֶֶרְְענֶֶען 
יךְְ אִִין  ִ זַַיְְנֶֶיען מַַמְְשִׁ� ן  ן נִִסְְוֹֹיוֹֹנת ּוּא עֵֵל ּוּפ ָ נִִתְְפָּ�
ךְְ  ּוּּנּי ן צּוּ דִִי עַַסְְקָָנֵֵי הַַחִִ ךְְ, ּוּא ּוּּנּי דֶֶעם דֶֶרֶֶךְְ הַַחִִ
פָָּוּּגּם   מִִ מָָתָָם,  ְ שְׁ� מִִנִּ�ִ נִִיט  לֶֶאוֶֶועען  ַ שַׁז� וָָואס 
ךְְ  ֶ בְְּוּמֶֶשֶׁ� ן וִִופְְיל זֵֵיי קֶֶנֶֶעען,  ן גִִיבְּ�ְ וֹֹמנָָם, ּוּא ָ מִִּוּמָּ�



PAR SHAS Chanuk ah I  |   Pure Light – a Chanuk ah Message25

19. Cf. the wording of the second 
blessing recited over the Chanukah 
lights.

פִִי  ן וֹֹיתֵֵר מִִכְּ�ְ מָָא גֶֶעבְּ�ְ מַַן וֶֶולְְען זֵֵיי מִִסְְתָּ�ָ הַַזְּ�ְ
ךְְ  ּוּּנּי הַַּוּלְְאטְְן דֶֶעם חִִ י וֹֹאפְְיצ ם – אַַבִּ�ִ יְְכָָלְְתָּ�ָ
מַַיִִם טְְהוֹֹרָָה. ָ יִִרְְאַַת שָׁ� ֹדֶֶׁשׁ בְּ�ְ עַַל טַַהֲֲרַַת הַַקֹּ�

אַַוֶֶוקע  זִִיךְְ  טֶֶלְְעט  ְ שְׁ� מֶֶען  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ ח. 
י  ִ פִּ� עַַל  עַַר  לַַנַּ�ַ חֲֲוֹֹנךְְ  ן  ּוּפ וֶֶועג  דֶֶעם  וֹֹאיף 
הוֹֹרָָאָָה  דִִי  וִִוי  וֹֹרת,  ָ שָׁ� ְ פְּ� קֵֵנֶֶייע  אָָן  וֹֹּכּ  דַַרְְ
ה,  כָּּוּנ�ָ חֲֲ גֶֶוָָוערְְאן  ן  גֶֶגֶֶעעבְּ�ְ אִִזי  עֶֶס  וָָואס 
וֹֹלּוּקת  אַַז מֶֶען הָָאט נִִיט גֶֶוָָועלְְאט אֲֲפִִּוּלי 
ךְְ, מֶֶען  לְְחָָן עָָּוּר ֻ י שֻׁ� ִ וֹֹאסְְיגֶֶהַַעלְְאטְְן עַַל פִּ�
אַַ נֵֵס,  ן  וִִולי הָָאבְּ�ְ הָָאט גֶֶזָָעגְְאט אַַז מֶֶען 
ׁשׁ טָָהוֹֹר,  ן אַַ מִִקְְדָּ�ָ ם מִִרי וִִולְְין הָָאבְּ�ְ וָָוּוּרא
מֵֵלָָיא  מֶֶן טָָהוֹֹר, בְּ�ְ ֶ ן שֶׁ� אַַ מְְוֹֹנרָָה טְְהוֹֹרָָה ּוּא

וֶֶועט דִִי לִִכְְיטִִקַַייְְיט וֹֹאיךְְ זַַיְְין אַַוֹֹזי.

דֶֶרע  הָָאט  דֶֶמָָעלְְאט  וִִוי  אַַוֹֹזי  אִִזי 
אַַ  ךְְ  ֶ מֶֶשֶׁ� בְּ�ְ אַַז  גֶֶהָָעלְְאפְְן  טֶֶרע  ְ רְְעשְׁ� וֹֹאבֶּי�ֶ
 " "נָָתַַתָּ�ָ דֶֶרע  גֶֶוֶֶועען  אִִזי  צַַיְְיט  רְְּוּקצֶֶרע 
יַַד וֹֹעסְְקֵֵי תוֹֹרָָתֶֶךָָ,  וֹֹּקּּוּלת בְּ�ְ  ן דִִי אַַלֶֶע חֲֲ ּוּפ
ית  בֵּ�ֵ דֶֶעם  גֶֶוֶֶועען  ךְְ  מְְחַַנֵּ�ֵ הָָאט  מֶֶען  ן  ּוּא
זֵֵיי  וָָואס  נֵֵוֹֹרת  אַַזֶֶלְְעכֶֶע  מִִיט  ׁשׁ  קְְדָּ�ָ ִ הַַמִּ�
וֶֶוען  אֲֲפִִּוּלי  אַַז  הַַיְְנְְיט,  זי  בִּ�ִ נְְּוּאז   לַַיְְכְְיטְְן 
גַַאס  וֹֹאפְְין  וֶֶוען  נְְּוּאטֶֶרע,   גֵֵייט  ן  ּוּז דִִי 
פִִנְְיסְְטֶֶערֶֶרע,  נָָאךְְ  ן  פִִנְְיסְְטֶֶרע ּוּא וֶֶורְְעט 
ן  ּוּא לִִכְְיטִִקי,  הַַיְְזֶֶירע  ע  ֶ אִִדִִיישֶׁ� אִִין  אִִזי 
דִִי  וֶֶורְְעט  נַַכְְאט  יֶֶדֶֶערע  וְְהוֹֹלֵֵךְְ,  וֹֹמסִִיף 

לִִכְְיטִִקַַייְְיט אַַ גְְרֶֶסֶֶעערֶֶע –

לַַאֲֲוֹֹבתֵֵּוּני  ים  נִִסִּ�ִ ה  עָָׂשׂ ֶ שֶׁ� וֹ�מ  כְּ�ְ אִִזי 
אִִצְְיטֶֶרע  וֹֹאיךְְ  אִִזי  אַַוֹֹזי  הָָהֵֵם,  מִִים  יָּ�ָ בַּ�ַ
אַַז  זִִכֶֶירע  זַַיְְין  מִִרי  קֶֶנֶֶעען  ה,  הַַזֶּ�ֶ זְְמַַן  בִּ�ִ
זַַיְְין, אַַז  מְְהֵֵרָָה בְְיָָמֵֵּוּני וֶֶולְְען מִִרי וֹֹזכֶֶה  בִּ�ִ
ׁשׁ טָָהוֹֹר  מֶֶּוּקען דֶֶרע מִִקְְדָּ�ָ  ְ עֶֶס וֶֶועט אַַרָָפְּא�
יּוּנ לְְמַַעְְלָָה – מֶֶען דַַרְְאף מֶֶרע נִִיט וִִוי   הַַבָּ�ָ
טֶֶלְְען  ְ גְְּוּרֵֵטְְיין דָָא אַַן אָָרְְט ּוּאוו אַַוֶֶוקְְעשְׁ� צ
ע  ֶ אִִדִִיישֶׁ� קִִנְְידֶֶרע,  ע  ֶ אִִדִִיישֶׁ� ן  ּוּא  – אִִים 
עֶֶלְְטֶֶרען  ן  ּוּפ ן  ּוּא דוֹֹר  מִִטֶֶילְְען  ן  ּוּפ אִִדְְין 

give as much as they can – and over the course of 
time will probably offer even more than they can 
– as long as they can support Jewish education 
in purity and holiness, with the pure fear of G-d.

“In Those Days” and “In Our Time”

8. Those who stand firm on the path of “edu-
cat[ing] a youth according to his way,”6 without 
any compromises, can draw strength from the 
lesson that Chanukah provides us.

In that era, the Jews were not willing to accept 
even leniencies that Torah Law accepts. They de-
manded: We desire a miracle because we want 
to have a pure Beis HaMikdash, a pure menorah, 
and pure oil so that, as a result, the light will also 
be pure.

At that time, in a very brief while, G-d helped 
“deliver the mighty into the hands of the weak, 
the many into the hands…,” ending with the de-
liverance into “the hands of those occupied with 
Your Torah.” As a result, they dedicated the Beis 
HaMikdash with lamps whose light provides 
luminance for us until the present day. Even 
when the sun sets, when in the street it becomes 
darker and darker, in Jewish homes, the light 
proceeds and grows. Every night, the luminance 
increases.

Just as several miracles were performed for 
our ancestors “in those days,” so too, will this oc-
cur “at present.”19 We can be sure that speedily, in 
our days, we will merit that a pure Beis HaMik­
dash built in the spiritual realms will descend 
here, to this earthly plane. All that is necessary 
for us to do is to prepare here a place for it to be 
erected. Then, Jewish children, Jewish adults of 
middle age, and even the elderly will illuminate 



פרשת הכונח א   |   לקוטי ישחות 26

20. As explained in Chassidus, the 
words “the material and physical” 
are not redundant. Physicality refers 

to earthly existence per se, while 
materiality refers to the tendency to 
consider this world as having an in-

dependent existence, separate from 
G-dliness. This encourages physical 
desire and self-centeredness.

the Beis HaMikdash and the places 
around it – not only with the lamp of 
mitzvah alone, but with a lamp of the 
ultimate purity and holiness, which 
will draw down G-d’s Presence to this 
lowly realm. This world, which until 
now was a material world, or at least 
a physical world,20 will become a Beis 
HaMikdash for G-d’s Presence.

מִִיט  ׁשׁ  קְְדָּ�ָ ִ הַַמִּ� ית  בֵּ�ֵ דֶֶעם  לִִכְְיטִִקי  מַַכְְאן  וֶֶולְְען  דוֹֹר, 
ל מִִצְְוָָה  ֶ ם זֵֵיי, נִִיט נָָרא מִִיט אַַ נֵֵר שֶׁ� דֶֶרע וֶֶולְְעט אַַּוּר
וְְקָָדוֹֹׁשׁ  תַַכְְלִִית  בְּ�ְ טָָהוֹֹר  נֵֵר  אַַ  מִִיט  וֹֹאיךְְ  נָָרא  אַַלֵֵיין, 
כִִינָָתוֹֹ  ְ שְׁ� זַַיְְין  יךְְ  ִ מַַמְְשִׁ� וֶֶועט  דָָאס  וָָואס  תַַכְְלִִית,  בְּ�ְ
ה וָָואס אִִזי  , אַַז דֶֶרע וֹֹעלָָם הַַזֶּ�ֶ ׁשׁ ָ וֹֹּתּנִִים מַַמָּ� חְְ תַּ�ַ רֵֵךְְ בַּ�ַ יִִתְְבָּ�ָ
וֹֹחת אַַ  ָ מְְרִִי, אָָדֶֶרע לְְכָָל הַַפָּ� זי אִִצְְיטֶֶרע אַַ ּוּח גֶֶוֶֶועען בִּ�ִ
רֵֵךְְ. כִִינָָתוֹֹ יִִתְְבָּ�ָ ְ ׁשׁ לִִשְׁ� קְְדָּ�ָ ִ ית הַַמִּ� מִִי, וֶֶועט וֶֶורְְען אַַ בֵּ�ֵ ְ גַַשְׁ�

)משיחת ליל נר ג׳ דחנוכה, תשי"ד(

עז מהשר"א בשת אכ, ב. כד(
בשת אכ, ב. כה(

פסיחם פ, א. וכ(
ילשמ בכ, ו. זכ(

דירבם כ, יט. ואן עז תינעת ז, א. חכ( 
סנהדירן מד, א. כט( 
עז דאָָרט מג, ב. ל(

סכוה בנ, א. אל( 

שאר הנשה טז, ב. בל(
דלאינ בי, ב. לג( 

סנהדירן עד, ב. לד( 
סוסה אמ, ב. לה( 



CREDITS:

Copyright by Sichos in English

Rabbi Eliyahu Touger
Rabbi Sholom Ber Wineberg
Translators 

Rabbi Sholom Zirkind
Rabbi Zalmy Avtzon
Content Editors 

Uriella Sagiv
Copy Editors

Yosef Yitzchok Turner 
Typesetting 

Spotlight Design 
Layout and Cover

Mayer Preger 
Advisory Board

Rabbi Shmuel Avtzon
Director, Sichos In English

הרה”ת ר’ משה יהודה בן ר’ צבי יוסף ע”ה
Rabbi Moshe Kotlarsky OBM, 
whose commitment has brought this sacred initiative to fruition




