
שמות

SHMOS

LIKKUTEI SICHOS, VOLUME 1, P. *****

I N S I G H T S  I N T O  T H E  W E E K L Y  P A R S H A  

B Y  T H E  L U B A V I T C H E R  R E B B E

SHMOS  שמות
VOLUME 1, P. 111-119

NEW





Dedicated to

Emmanuel (Mendel) 
Karp 

1905 - 1989 
son of Bernard (Berl) and Rose (Rezele)

•

Manny Karp was born in the United States, 
in 1905. His first language was Yiddish. 

Losing his mother to the Spanish Flu shaped 
his resilience and commitment to helping 
others, ultimately leading to a career as a 

guidance counselor in Philadelphia public 
schools. He also served many years as the 
director of Camp Akiba in the Poconos. 

Karp’s legacy is characterized by his optimism 
and unwavering dedication to learning and 
mentorship. Emmanuel Karp died in 1989.



פרתש תומש א   |   לקוטי שיחתו פרתש תומש א4   |   לקוטי שיחתו 4

Introduction

Every parent wants their children to succeed. We want them to have homes, careers, security – 
a life free from the anxieties that have shadowed the Jewish people throughout history. 
These desires are natural, understandable, and rooted in a deep love for our children.

Yet we live in a world that constantly whispers a seductive message regarding how to fulfill 
them: Material success is what matters. Financial security should be prioritized over spiritual 
connection. 

The Rebbe identifies this pressure in terms that echo across millennia. Pharaoh’s decree was 
not only to drown Jewish children in the Nile physically. Figuratively, it meant immersing them 
in Egyptian culture – to educate them in a worldview that would sever them from their heritage 
and their souls. Today, we face similar voices urging us to highlight secular achievement above 
all else, to measure our children’s worth by conventional markers of success rather than by their 
connection to Torah and our people. According to this view, choosing Torah education means 
condemning our children to poverty or marginalization. 

In the sichah that follows, the Rebbe addresses these fears directly. He does not dismiss the 
importance of earning a livelihood nor does he minimize the real challenges families face. In-
stead, he reframes the question: What will sustain our children and secure the future of our 
people? 

The challenge is a choice of trust, not of priorities. The question is not: Do we seek our chil-
dren’s welfare or give precedence to their Judaism? It is: Do we have the faith to trust that G-d, 
who commands us to educate our children in Torah, will provide for their needs?

Shmos I  |  תומש א
Adapted from sichos delivered on Pesach, 5712 (1952), and 5714 (1954)



PAR SHAS Shmos I  |   Phara oh ’s Dual Decree5

לּּוֹֹד הַַיְְאוֹֹרָָה  ן הַַ�יִִּ ל הַַבֵּ�ֵ סוּּק כָּ�ָ ָ א. אוֹֹפְְין פָּ�
פְְרֶֶעגְְט  חַַיּּוּּן,  תְּ�ְ ת  הַַ�בַַּ וְְכָָל  לִִוּּכיהוּ�  ְ שְׁ� �תַַּ
רְְעֹהֹ גֶֶעדַַארְְפְְט  ַ מֶֶעןא, צוּּלִִבּּי וָָואס הָָאט �פַּ
זָָאל  )מֶֶען  חַַיּּוּּן  תְּ�ְ ת  הַַ�בַַּ וְְכָָל  אוֹֹסְְיפִִרְְין: 
ן דִִי טֶֶעכְְטֶֶער( – עֶֶר אִִזי דָָאךְְ  לָָאזְְן לֶֶע�בְְּ
זִִין  נַַיְְגֶֶיעבּּוֹֹרֶֶיענֶֶע  דִִי  אַַז  גֶֶעוֶֶוען  אוֹֹסְְין 
אוּּן  טַַיְְיךְְ,  אִִין  אַַרַַיְְנְְיוַַוארְְפְְן  מֶֶען  זָָאל 
טֶֶעכְְטֶֶער  דִִי  מִִיט  זַַיְְין  וֶֶועט  וָָואס  דָָאס 
וּּפן  אוּּן  אִִנְְיטֶֶערֶֶעסִִרְְיט,  נִִיט  אִִים  הָָאט 
ת  הַַ�בַַּ וְְכָָל  אוֹֹיס  פִִרְְיט  עֶֶר  וָָואס  דֶֶעם 
ת  הַַ�בַַּ "וְְכָָל  אַַז  מַַע  ְ מַַשְׁ� דָָאךְְ  אִִזי  חַַיּּוּּן  תְּ�ְ

חַַיּּוּּן" אִִזי אוֹֹיךְְ אַַ גְְזֵֵירָָה. תְּ�ְ

חַַיּּוּּן"  דִִי דֶֶערְְקְְלֶֶעוּּרנְְג דֶֶערְְוּּפן אִִזי: "תְּ�ְ
זָָאלְְט  אִִיר  דִִיּּוּּק:  אוּּן  טַַיְְיטׁשׁ  דֶֶער  אִִזי 
ע  זֶֶעלְְ�בֶֶּ דִִי  ן.  אלֶֶע�בְְּ �בַַּ  – ן  לֶֶע�בְְּ לָָאזְְן  זֵֵיי 
רְְעֹהֹ הָָאט אָָנְְגֶֶעזָָאגְְט  ַ ים, וֶֶועמֶֶען �פַּ מִִצְְרִִ�יִִּ
ע  ֶ אִִדִִישֶׁי� אַַרַַיְְנְְיוַַוארְְפְְן  זָָאלְְן  זֵֵיי  אַַז 
צוּּטוֹֹטְְין  ְ אָָ�פְּ כְְדֵֵי  �בִִּ טַַיְְיךְְ,  אִִין  קִִנְְידֶֶער 
זֵֵיי  עֶֶר  הָָאט  גּּוּּף,  זֵֵעֶֶייר  לִִצְְלַַן  רַַחֲֲמָָנָָא 
לֵֵטָָיה  ְ אֵֵרִִתי הַַ�פְּ ְ אוֹֹיךְְ אָָנְְגֶֶעזָָאגְְט אַַז דִִי שְׁ�
ן  לֶֶע�בְְּ ן  לַַיְְ�בְּיְ �בְְּ וֶֶועלְְן  וֶֶועלְְכֶֶע  קִִנְְידֶֶער 
 – ים  מִִצְְרִִ�יִִּ דִִי   – זֵֵיי  זָָאלְְן  מִִיּּוּּת(,  ְ גַַשְׁ� )�בְְּ
זֵֵעֶֶייר  אִִין  דֶֶערְְצִִעֶֶין   – זֵֵיי  זַַיְְין  ה  מְְחַַ�יֶֶּ
כְְדֵֵי  �בִִּ מִִצְְרַַיִִם,  נְְסְְוֶֶועג וּּפן  אִִין לֶֶע�בְְּ דֶֶרֶֶךְְ, 

מָָה. ָ צוּּטוֹֹטְְין רַַחֲֲמָָנָָא לִִצְְלַַן זֵֵעֶֶייר נְְשָׁ� ְ אָָ�פְּ

טַַאנְְדִִיק  ְ פַַארְְשְׁ� אוֹֹיךְְ  אִִזי  דֶֶערְְמִִיט 
ע  ֶ וֹֹן, וָָואס צוּּ דִִי אִִדִִישֶׁי� ׁשׁ נּּיוּּי הַַ�לָָּ ִ דֶֶער שִׁ�
רְְעֹֹה גֶֶעזָָאגְְט נָָאר וֶֶועגְְן  ַ דוֹֹת הָָאט �פַּ מְְיַַ�לְְּ

Raised in Whose Ways?

1. Pharaoh’s command,1 “Every son who is born 
you shall cast into the river, and every daughter 
you shall see to it that she lives,” provokes2 a ques-
tion: Why did Pharaoh have to conclude “every 
daughter you shall see to it that she lives”? What 
mattered to him was casting all the newborn 
sons into the river. His words imply that he was 
not interested in what would happen to the girls. 
Nevertheless, the fact that his words conclude 
“every daughter you shall see to it that she lives,” 
indicates that this phrase also involves a particu-
larly harsh decree regarding the girls.

With his words, “e very daughter you shall see 
to it that she lives,” Pharaoh was commanding the 
same Egyptians – those whom he had instructed 
to cast the Jewish boys into the river and kill them 
physically – to be the ones who “see to it” that the 
girls live. In other words, although he commanded 
his people to allow the surviving remnants3 of the 
Jewish infants to remain physically alive, by the 
Egyptians “see[ing] to it” that they live, they would 
be educating the Jewish girls in their Egyptian life-
style – and thus they would slay their souls.

On this basis, we can understand the difference 
in the wording Pharaoh used when speaking to 
the Jewish midwives. He told them,4 “If it is a son, 
you shall put him to death, but if it is a daughter, 
she may remain alive.” Pharaoh told them not to 

1. Shmos 1:22.

2. See Shmos Rabbah 1:18.

3. The term “surviving remnants” 
is often used when referring to the 

survivors of the Holocaust. Perhaps, 
the Rebbe was implying that after 
Pharaoh killed the boys physically, 
he would kill the girls spiritually 
by assimilating them into Egyptian 

culture. Similarly, after the Holo-
caust killed so many Jews physically, 
assimilation would kill those who 
remained spiritually.

4. Shmos 1:16.

Pharaoh’s Dual Decree



פרתש תומש א   |   לקוטי שיחתו 6

do anything to the girls. In this way, it would 
be easier for him to convince them to carry out 
his decree regarding the boys. However, he did 
not instruct the Jewish midwives: “You shall 
see to it that they live,” that they be educated 
as Jews; he merely said, “she may remain alive.” 

The fact that the Torah mentions both de-
crees together in the same verse proves that 
“every daughter you shall see to it that she 
lives” is no less harsh a decree than “every son 
who is born you shall cast into the river.” Slay-
ing a Jewish soul is just as serious as slaying a 
Jewish body, and even more severe, for spiritu-
al death is worse than physical death.5

The Danger of the Nile
2. The abovementioned decree, “you shall 

see to it” that the girls live – to educate Jewish 
girls in the Egyptians’ lifestyle and immerse 
them in the boiling cauldron of Egyptian cul-
ture – is also alluded to in the decree: “Every 
son who is born you shall cast into the river.”

The Nile River was the deity worshiped by 
the Egyptians. The simple reason was that the 
Egyptians’ sustenance depended on the Nile 
because rain almost never falls in Egypt, and 
the fields are irrigated by the Nile.

The words, “cast into the river,” imply sub-
jecting the Jews to a) a physical exile in Egypt, 
where their bodies were killed, b) a spiritual ex-
ile there, where Jewish children were drowned 
in Egypt’s idolatry and its associated pleasures, 
killing their souls. The river into which they 
were thrown is a waterway, and water is asso-
ciated with pleasure, as Tanya teaches, “Water 
nurtures all forms of pleasure.”

5. See  the Mitteler Rebbe’s Derech 
Chayim, ch. 1, which explains this 
concept using slightly different 

wording. See also Rashi, Devarim 
23:9, “One who causes a person to 
sin harms him more severely than 

one who kills him.”

לַַיְְכְְיטֶֶער  דֵֵי  �כְְּ  – נוֹֹת  �בָָּ דִִי  ען  ֶ ע�פֶּ ֶ טשֶׁ� נִִיט 
טוֹֹטְְין  ְ יי זֵֵיי דִִי גְְזֵֵירָָה וּּפן אָָ�פְּ אוֹֹסְְיצוּּפִִרְְין �בַַּ
גֶֶעזָָאגְְט  נִִיט  עֶֶר  הָָאט  זֵֵיי  ער  אָָ�בֶֶּ  – זִִין  דִִי 
ן.  ן לֶֶע�בְְּ לַַיְְ�בְּיְ חַַיּּוּּן – נָָאר וָָחָָיָָה – זִִי זָָאל �בְְּ תְּ�ְ

דֶֶייע  אוּּן וּּפן דֶֶעם וָָואס דִִי תּּוֹֹרָָה זָָאגְְט בֵּ�ֵ
סוּּק,  ָ פָּ� ן  זֶֶעלְְ�בְְּ דֶֶעם  אִִין  צוּּזַַאמֶֶען,  גְְזֵֵריוֹֹת 
חַַיּּוּּן"  תְּ�ְ ת  הַַ�בַַּ "וְְכָָל  דֶֶער  אַַז  רְְאָָיָָה  אַַ  אִִזי 
ל  "כָּ�ָ וּּפן  גְְזֵֵירָָה  קְְלֶֶענֶֶערֶֶע  קֵֵיין  נִִיט  אִִזי 
טוֹֹטְְין  ְ לִִוּּכיהוּּ", אָָ�פְּ ְ שְׁ� לּּוֹֹד הַַיְְאוֹֹרָָה �תַַּ הַַ�יִִּ ן  הַַבֵּ�ֵ
מָָה אִִזי אַַזוֹֹי הַַארְְבּּ וִִוי  ָ רַַחֲֲמָָנָָא לִִצְְלַַן דִִי נְְשָׁ�
טוֹֹטְְין דֶֶעם גּּוּּף, אוּּן נָָאךְְ עֶֶרְְגֶֶער. וַַויְְליב:  ְ אָָ�פְּ
מִִתי  ְ תָָיה גַַשְׁ� ִ ה מִִתָָיה וּּרחָָנִִתי יוֹֹתֵֵר מִִ�מִּ ָ קָָשָׁ�
אַַ  וּּפן  עֶֶרְְגֶֶער  אִִזי  טוֹֹיט  גַַיְְסְְיטִִקֶֶיער  אַַ   –

ערְְלֶֶעכְְן טוֹֹיט. ֶ קֶֶערְְ�פֶּ

ת  הַַ�בַַּ וְְכָָל  וּּפן  גְְזֵֵירָָה  דֶֶערְְמָָאנְְטֶֶע  דִִי  ב. 
אִִין  קִִנְְידֶֶער  ע  ֶ אִִדִִישֶׁי� דֶֶערְְצִִעֶֶין  צוּּ  חַַיּּוּּן,  תְּ�ְ
ז  ָ מְְוּּר�מָּ אוֹֹיךְְ  אִִזי  מִִצְְרַַיִִם,  וּּפן  ן־קָָאךְְ  לֶֶע�בְְּ
לִִוּּכיהוּּ. ְ שְׁ� לּּוֹֹד הַַיְְאוֹֹרָָה �תַַּ ן הַַ�יִִּ ל הַַבֵּ�ֵ אִִין דֶֶעם כָּ�ָ

עֲֲבוֹֹדָָה  דִִי  גֶֶעוֶֶוען  אִִזי  נִִוּּליס  טַַיְְיךְְ  דֶֶער 
ן  ים הָָא�בְְּ זָָרָָה וּּפן מִִצְְרַַיִִם, צוּּ וֶֶועמֶֶען דִִי מִִצְְרִִ�יִִּ
גֶֶעוֶֶוען,  אִִזי  ה  סִִ�בָּיָ וּּׁשׁט'עֶֶ   ָ פָּ� דִִי  גֶֶעדִִנְְיט. 
וּּפן  קְְוַַואל  זֵֵעֶֶייר  גֶֶעוֶֶוען  אִִזי  נִִוּּליס  וַַויְְלי 
רְְנָָסָָה. אִִין מִִצְְרַַיִִם גֵֵייט נִִיט קֵֵיין רֶֶעגְְן אוּּן  ַ �פַּ
דִִי פֶֶעלְְדֶֶער וֶֶוערְְן אָָנְְגֶֶעטְְוּּרנְְקֶֶען וּּפן דֶֶעם 

טַַיְְיךְְ נִִוּּליס.

וָָואס  לִִוּּכיהוּּ,  ְ שְׁ� �תַַּ הַַיְְאוֹֹרָָה  אִִזי  דָָאס  אוּּן 
מִִצְְרַַיִִם  א( גָָוּּלת  עִִנְְיָָנִִים:  צְְוֵֵויי  אדַַיְְיט  �בַַּ
דֶֶעם  לִִצְְלַַן  רַַחֲֲמָָנָָא  טוֹֹטְְין  ְ אָָ�פְּ  – מִִיּּוּּת  ְ גַַשְׁ� �בְְּ
וּּרחְְנִִיּּוּּת –  �בְְּ מִִצְְרַַיִִם  גּּוּּף. ב( גָָוּּלת  ן  ְ אִִדִִיישְׁ�
אוּּן  זָָרָָה  עֲֲבוֹֹדָָה  דֶֶער  אִִין  זֵֵיי  אַַרַַיְְנְְיוַַוארְְפְְן 
טוֹֹטְְין רַַחֲֲמָָנָָא לִִצְְלַַן  ְ עֲֲוּּנג וּּפן מִִצְְרַַיִִם – אָָ�פְּ �תַַּ
וּּפן  טֵֵייט  ְ אשְׁ� �בַַּ יְְאוֹֹר  וָָואוּּרם  מָָה.  ָ נְְשָׁ� זֵֵעֶֶייר 
עֲֲוּּנג  וַַואסֶֶער וָָואס דָָאס אִִזי דֶֶער עִִנְְיָָן וּּפן �תַַּ

עֲֲוּּנגג(. ל מִִנֵֵיי �תַַּ )וַַויְְלי מַַיִִם מַַצְְמִִחִִיים כָּ�ָ



PAR SHAS Shmos I  |   Phara oh ’s Dual Decree7

To Swim against the River’s Current

3. The Egyptian exile is the root of all exiles.6 
From this, it is understood that all the decrees 
that existed in the Egyptian exile also exist in all 
other exiles, including the present exile, and in 
our generation as well.

Today, as well, the spiritual counterpart of 
Pharaoh, the king of Egypt – in other words, the 
ruling authority who determines the prevailing 
mentality and lifestyle of the land – demands that 
Jewish children be submerged in the river of the 
practices and norms of the surrounding culture. 
According to their understanding – that the Nile 
River provides sustenance – the children should 
be immersed and sunk in that river.

Additionally, just as in the Egyptian exile, Jew-
ish children were pressed into the walls of the 
cities of Pithom and Ramses,7 today, Jewish chil-
dren are being inducted into those elements that 
form the fortress and the heartbeat of contempo-
rary culture.

We must realize that all the claims beginning 
with “Come let us act cleverly with them” are in-
terpreted by our Sages as a challenge to G-d.8 They 
originate from Pharaoh, the king of Egypt, who 
desired that there not remain any surviving rem-
nant of Yiddishkeit, that nothing be left of Jewish 
souls and, as a result, nothing be left of Jewish 
bodies.

As such, we must oppose these decrees with 
the greatest strength we can muster and educate 
our children in the spirit of their elder, Yisrael, 
our patriarch Yaakov, i.e., in accordance with the 
long-standing Torah tradition.

6. Bereishis Rabbah 16:4; the 
Arizal’s Likkutei Torah, Parshas Ki 
Seitzei; the maamar entitled Kol 
Dodi, 5709 (Sefer HaMaamarim 

5709, p. 107). See Likkutei Sichos, 
Vol. 16, p. 91.

7. See Yalkut Shimoni, Shmos, remez 
176; Pirkei D’Rabbi Eliezer, ch. 48; 

Sifsei Chachamim on Rashi, Shmos 
32:4, et al.

8. Shmos Rabbah 1:19; Sotah 11a.

צוּּ  ֹרֶֶׁשׁ  שֹׁ� אַַ  אִִזי  מִִצְְרַַיִִם  גָָוּּלת  ג. 
אִִזי  דֶֶעם  וּּפן  וָָואס  גָָוּּלת'ןד.  אַַלֶֶע 
וֶֶועלְְכֶֶע  גְְזֵֵריוֹֹת  דִִי  אַַז  טַַאנְְדִִיק,  ְ פַַארְְשְׁ�
זַַיְְינֶֶען  מִִצְְרַַיִִם,  זַַיְְינֶֶען גֶֶעוֶֶוען אִִין גָָוּּלת 
אִִין  אוֹֹיךְְ  גָָלִִיּּוֹֹת,  אַַלֶֶע  אִִין  פַַארַַאן 
אוּּנְְזֶֶער  אִִין  אוֹֹיךְְ  אוּּן  גָָוּּלת,  אִִצְְיטִִקְְין 

דוֹֹר.

רְְעֹֹה  ַ �פַּ דֶֶער  דָָא  אִִזי  הַַיְְנְְיט  אוֹֹיךְְ 
עַַל־ �בַַּ דִִי  הֵֵסְְייט  דָָאס  מִִצְְרַַיִִם,  מֶֶלֶֶךְְ 

דֶֶער  וּּפן  הַַנְְהָָגָָה  אוּּן  קַַיְְיט  ְ ישְׁ� �תִִּ הַַ�בַַּ
זָָאל  מֶֶען  אַַז  טַַעֲֲנֶֶה'ט,  וֶֶועלְְכֶֶע  לַַאנְְד, 
ע קִִנְְידֶֶער אִִין טַַיְְיךְְ  ֶ אַַרַַיְְנְְיוַַוארְְפְְן אִִדִִישֶׁי�
קִִנְְידֶֶער  דִִי  דִִנָָיה,  ְ וְְנִִמּּוּּסֵֵי הַַ�מְּ מִִנְְהָָגֵֵי  וּּפן 
זַַיְְין דֶֶערְְטְְוּּרנְְקֶֶען  זָָאלְְן זִִיךְְ טוּּנְְקֶֶען אוּּן 
אִִין טַַיְְיךְְ, וָָואס לוֹֹיט זֵֵעֶֶייר מֵֵוּּניינְְג גִִיט 

רְְנָָסָָה. ַ דָָאס דִִי �פַּ

ע  ֶ אִִדִִישֶׁי� אַַיְְנְְימוֹֹעֶֶירְְן  זָָאל  מֶֶען  אוּּן 
תיוֹֹם  ִ �פִּ וּּפן  וֶֶוענְְט  דִִי  אִִין  קִִנְְידֶֶער 
אַַרַַיְְנְְיטָָאן  הֵֵסְְייט  דָָאס  רַַעַַמְְסֵֵס,  אוּּן 
דִִי  זַַיְְינֶֶען  וֶֶועלְְכֶֶע  עִִנְְיָָנִִים  דִִי  אִִין  זֵֵיי 
וּּפן  ט־קָָאךְְ  ְ הוֹֹ�פְּי דֶֶער  אוּּן  טַַארְְקַַיְְיט,  ְ שְׁ�

דֶֶער מְְדִִנָָיה.

דַַארְְף מֶֶען וִִוסְְין, אַַז דִִי אַַלֶֶע טַַעֲֲנוֹֹת 
לֵֵאלֹקֵֵֹהֶֶים"ה   – לוֹֹ  מָָה  נִִתְְחַַ�כְְּ "הָָבָָה  וּּפן 
וָָואס  מִִצְְרַַיִִם,  מֶֶלֶֶךְְ  רְְעֹֹה  ַ �פַּ וּּפן  קוּּמֶֶען 
רִִיד  שָׂ�ָ קֵֵיין  ן  לַַיְְ�בְּיְ �בְְּ נִִיט  זָָאל  עֶֶס  וִִולי, 
קַַיְְיט,  ְ וּּפָָלִִיט, רַַחֲֲמָָנָָא לִִצְְלַַן, וּּפן אִִדִִיישְׁ�
דֶֶעם  דוּּרְְךְְ  אוּּן  מוֹֹת,  ָ נְְשָׁ� ע  ֶ אִִדִִישֶׁי� וּּפן 

ע וּּגפִִים. ֶ אוֹֹיךְְ וּּפן אִִדִִישֶׁי�

טֶֶעלְְן מִִיט  ְ וּּבְְמֵֵלָָיא, דַַארְְף מֶֶען זִִיךְְ שְׁ�
אַַנְְטְְקֶֶעגְְן  טַַארְְקַַיְְיט  ְ שְׁ� גְְרֶֶעסְְטֶֶער  דֶֶער 
זַַיְְין דִִי קִִנְְידֶֶער  ךְְ  זַַיְְינֶֶע גְְזֵֵריוֹֹת אוּּן מְְחַַ�נֵֵּ

רָָאֵֵל סָָבָָא. וּּרחַַ יִִשְׂ�ְ �בְְּ



פרתש תומש א   |   לקוטי שיחתו 8

Life or a Living
4. In practice, this means that when speaking 

about educating Jewish children, we need not – 
and we must not – allow them to become sunk 
in the Nile, the false deity of the land. We must 
not allow Jewish children to be drowned in the 
search for tachlis – the attempt to assure that 
they be well established financially in their future 
lives. The only path of life is a full-fledged edu-
cation in our Torah, which is the Torah of life. 

There is nothing to be gained by looking 
toward – and imitating – other parents whose 
children will grow up well-settled. This one 
will have a house, the other, a car. One will be 
a doctor, another a lawyer, and the least among 
them will polish shoes. However, if they send 
their child to yeshivah, he will grow up a batlan, 
useless, not knowing what to do, not even to pol-
ish shoes. He will not even know how to hold a 
brush in his hand. 

That is an entirely wrong approach. A parent 
must know that G-d “sustains and provides for 
all.”9 If you do what He wants – “You shall teach 
them to your children and speak of them when 
you sit in your house, when you walk on the 
way, when you lie down and when you rise”10 
– He will do what you ask of Him, for yourself 
and for your children.

A child must be sent to a teacher who is him-
self alive – his life coming as a result of studying 
our Torah, which is a Torah of life, and as a re-
sult of observing its mitzvos of which it is said,11 
“He shall live by them.”

This teacher will educate the children to fol-
low the lifestyle of the Torah and its mitzvos. 
Specifically, in this way, a parent will save his 

9. The Grace after Meals.

10. Devarim 6:7, part of the Shema 
recited daily.

11. Vayikra 18:5.

ד. לְְפּּוֹֹעֵֵל מֵֵנְְייט דָָאס:

עַַת עֶֶס הַַאנְְדְְלְְט זִִיךְְ וֶֶועגְְן דֶֶערְְצִִעֶֶין  ַ שַׁ� �בְְּ
טָָאר  מֶֶען  אוּּן  נִִיט  מֶֶען  דַַארְְף  קִִנְְידֶֶער, 
נִִוּּליס  דֶֶעם  אִִין  זֵֵיי  פַַארְְטְְרִִנְְיקֶֶען  נִִיט 
נִִיט  טָָאר  מֶֶען  לַַאנְְד.  וּּפן  זָָרָָה  עֲֲבוֹֹדָָה   –
קִִנְְידֶֶער  דִִי  לִִצְְלַַן  רַַחֲֲמָָנָָא  דֶֶערְְטְְרִִנְְיקֶֶען 
כְְלִִתי"־וּּזכְְן. דֶֶער אֵֵנְְייצִִקֶֶיער  אִִין דֶֶעם "�תַַּ
טֶֶענְְדִִקֶֶיער  ְ ן אִִזי דֶֶער וּּפלְְשְׁ� וֶֶועג צוּּם לֶֶע�בְְּ

ים. חִִנּּיוּּךְְ אִִין אוּּנְְזֶֶער תּּוֹֹרָָה – תּּוֹֹרַַת חַַ�יִִּ

אוֹֹיף  קוּּקְְן  צוּ�  וָָואס  נִִטָָיא  אִִזי  עֶֶס 
אַַנְְדֶֶערֶֶע עֶֶלְְטֶֶערְְן, וָָואס זֵֵעֶֶיירֶֶע קִִנְְידֶֶער 
דֶֶער  פַַארְְזָָארְְגְְטֶֶע,  אוֹֹסְְיוַַואקְְסְְן  וֶֶועלְְן 
דֶֶער  קַַאר,  אַַ  דֶֶער  הוֹֹזי,  אַַ  ן  הָָא�בְְּ וֶֶועט 
וֶֶועט זַַיְְין אַַ דָָאקְְטָָאר, דֶֶער אַַ לָָאיֶֶער, אוּּן 
ער  יךְְ־פּּוּּצֶֶער. אָָ�בֶֶּ ִ דֶֶער וֵֵונִִייקְְיסְְטְְנְְס אַַ שִׁ�
בָָיה,  ִ קְְין אִִרי קִִנְְיד אִִין אַַ יְְשִׁ� ִ אַַז זִִי וֶֶועט שִׁ�
נִִיט  וֶֶועט  עֶֶר  טְְלָָן,  �בַַּ אַַ  זַַיְְין  עֶֶר  וֶֶועט 
וֶֶועט  עֶֶר  יךְְ,  ִ שִׁ� קֵֵיין  פּּוּּצְְן  אֲֲפִִוּּלי  קֶֶענֶֶען 
טְְל  ְ ערְְשְׁ� גָָאר נִִיט וִִוסְְין וִִוי מֶֶען הַַאלְְט אַַ �בֶֶּ

אִִין הַַאנְְט.

טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� דַַארְְף מֶֶען וִִוסְְין אַַז דֶֶער אוֹֹ�בֶּיֶ
מֶֶען  אַַז  אוּּן  ֹל,  לַַ�כֹּ וּּמְְפַַרְְנֵֵס  זָָן  דֶֶער  אִִזי 
ם לְְבָָנֶֶךָָי  נְְ�תָָּ �נַַּ ִ וֶֶועט טָָאן וָָואס עֶֶר וִִולי – וְְשִׁ�
רֶֶךְְ  ךָָ בַַ�דֶֶּ בֵֵתֶֶיךָָ וּּבְְלֶֶכְְתְּ�ְ ךָָ �בְְּ בְְתְּ�ְ ִ שִׁ� ם �בְְּ רְְ�תָָּ �בָָּ וְְדִִ�בַַּ
וָָואס  טָָאן  עֶֶר  וֶֶועט   – וּּבְְקוּּמֶֶךָָ  ךָָ  כְְ�בְְּ ָ וּּבְְשָׁ�
פַַאר  אוּּן  זִִיךְְ  פַַאר   – אִִים  יי  �בַַּ עט  �בֶֶּ מֶֶען 

דִִי קִִנְְידֶֶער.

אַַ  צוּּ  קִִנְְיד  דֶֶעם  ן  גֶֶע�בְְּ ְ אָָ�פְּ דַַארְְף  מֶֶען 
עדִִקֶֶיער  לֶֶע�בֶֶּ אַַ  אַַלֵֵיין  אִִזי  וָָואס  ד  ֵ מְְלַַ�מֵּ
ים אוּּן וָָחַַי בָָּהֶֶם –  דוּּרְְךְְ תּּוֹֹרָָתֵֵוּּנ תּּוֹֹרַַת חַַ�יִִּ
ד  ֵ אִִין דִִי מִִצְְווֹֹת וּּפן תּּוֹֹרָָה, אוּּן דֶֶער מְְלַַ�מֵּ
אוֹֹפְְין  קִִנְְידֶֶער  דִִי  דֶֶערְְצִִעֶֶין  אַַזוֹֹי  זָָאל 
נְְס־וֶֶועג וּּפן תּּוֹֹרָָה וּּמִִצְְווֹֹת, אוּּן דוּּרְְךְְ  לֶֶע�בְְּ
דֶֶעם דַַוְְקָָא, רַַאטֶֶעוֶֶועט מֶֶען דִִי אֵֵגֶֶייענֶֶע 



PAR SHAS Shmos I  |   Phara oh ’s Dual Decree9

own children, and through them, the entire 
Jewish people.

Egypt Is Not Forever
5. As mentioned, the Egyptian exile is the 

source of all the exiles. Accordingly, the decrees 
that Pharaoh imposed then also exist now. The 
same holds true about the Future Redemption, 
concerning which it is written,12 “As in the days 
of your exodus from Egypt, I will show [My 
people] wonders.” The Future Redemption will 
resemble the Exodus from Egypt. This means 
that the preparations and the catalysts that 
bring about the redemption must also resem-
ble those that brought about the redemption 
from Egypt.

Concerning the redemption from Egypt, our 
Sages taught,13 “In the merit of the righteous 
women of that generation, our ancestors were 
redeemed from Egypt.” What did these righ-
teous women do? They raised a generation of 
faithful Jews. When Pharaoh decreed that the 
Jewish children should be killed, they argued14 
that the Jews should not reckon with Pharaoh’s 
decree, “Every son who is born you shall cast 
into the river.” Since G-d had commanded the 
Jews to raise their children, it is necessary to do 
what G-d commanded without reckoning what 
will be the ultimate result of doing so. Due to the 
reward for the actions of these righteous women, 
our ancestors were redeemed from Egypt.

Similarly, at present, in every country, and 
particularly in America, we need not pay atten-
tion to what excites and motivates the people of 
that country, nor calculate what will be the ul-
timate result. We must educate our children in 
the manner G-d commanded, and G-d will pro-
vide for the children – and also their parents.

12. Michah 7:15. 13. Sotah 11b. 14. Ibid. 12a.

גַַאנְְצְְן  דֶֶעם  אוֹֹיךְְ  זֵֵיי  דוּּרְְךְְ  אוּּן  קִִנְְידֶֶער 
ן פָָאלְְק. ְ אִִדִִיישְׁ�

ֹרֶֶׁשׁ  ה. אַַזוֹֹי וִִוי גָָוּּלת מִִצְְרַַיִִם אִִזי דֶֶער שֹׁ�
דִִי  זַַיְְינֶֶען  דֶֶערְְפַַאר  וָָואס  גָָלִִיּּוֹֹת,  אַַלֶֶע  צוּּ 
פַַארַַאן  דַַאן,  גֶֶעוֶֶוען  זַַיְְינֶֶען  וָָואס  גְְזֵֵריוֹֹת 
אַַזוֹֹי  ן־דֶֶערְְמָָאנְְט,  אוֹֹ�בְּיְ וִִוי  הַַיְְנְְיט,  אוֹֹיךְְ 
מֵֵיי  �כִִּ טֵֵייטו,  ְ שְׁ� ה  גְְאוּּ�לָָּ דֶֶער  וֶֶועגְְן  אוֹֹיךְְ 
נִִפְְלָָאוֹֹת.  אַַרְְאֶֶנּּוּ�  מִִצְְרָָיִִם  מֵֵאֶֶרֶֶץ  צֵֵאתְְךָָ 
עֶֶנְְלֶֶעךְְ  זַַיְְין  וֶֶועט  הָָעֲֲתִִדָָיה  ה  גְְאוּּ�לָָּ דִִי  אַַז 
אַַז אוֹֹיךְְ  הֵֵסְְייט,  מִִצְְרַַיִִם. דָָאס  ת  גְְאוּּ�לַַּ צוּּ 
דִִי  רֶֶענְְגֶֶען  �בְְּ וָָואס  עִִנְְיָָנִִים  אוּּן  הֲֲכָָנוֹֹת  דִִי 
ע  זֶֶעלְְ�בֶֶּ דִִי  צוּּ  עֶֶנְְלֶֶעךְְ  זַַיְְין  דַַארְְפְְן  ה,  גְְאוּּ�לָָּ
ת  גְְאוּּ�לַַּ רַַאכְְט  גֶֶע�בְְּ ן  הָָא�בְְּ וָָואס  עִִנְְיָָנִִים 

מִִצְְרַַיִִם.

כַַר  שְׂ�ְ �בִִּ טֵֵייטז,  ְ שְׁ� מִִצְְרַַיִִם  ת  גְְאוּּ�לַַּ אוֹֹיף 
נִִגְְאֲֲוּּל  הַַדּּוֹֹר  אוֹֹתוֹֹ  �בְְּ הָָוּּי  ֶ שֶׁ� צִִדְְקָָנִִיּּוֹֹת  ים  ִ נָָשִׁ�
דִִי  גֶֶעטָָאן  ן  הָָא�בְְּ וָָואס  צְְרַַיִִם.  ִ מִִ�מִּ אֲֲבוֹֹתֵֵוּּני 
טֶֶעלְְט  ְ ן אוֹֹפְְיגֶֶעשְׁ� ים צִִדְְקָָנִִיּּוֹֹת? זֵֵיי הָָא�בְְּ ִ נָָשִׁ�
ן  רְְעֹהֹ, הָָא�בְְּ ַ זֵֵרַַית �פַּ עַַת �גְְּ ַ שַׁ� אַַ דוֹֹר וּּפן אִִדְְין. �בְְּ
נִִיט  זִִיךְְ  דַַארְְף  מֶֶען  אַַז  גֶֶע'טַַעֲֲנֶֶה'טח,  זֵֵיי 
ן  ל הַַבֵּ�ֵ רְְעֹהֹ'ס גְְזֵֵריוֹֹת, וּּפן כָּ�ָ ַ רֶֶעכֶֶענֶֶען מִִיט �פַּ
אלְְד אַַז דֶֶער  לִִוּּכיהוּּ, וִִו�בַּיַ ְ שְׁ� לּּוֹֹד הַַיְְאוֹֹרָָה �תַַּ הַַ�יִִּ
מֶֶען  דַַארְְף  גֶֶעהֵֵסְְיין,  הָָאט  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹ�בֶּיֶ
טֶֶער הָָאט גֶֶעהֵֵסְְיין,  ְ ערְְשְׁ� טָָאן וִִוי דֶֶער אוֹֹ�בֶּיֶ
וֶֶועט  וָָואס  בּּוֹֹנוֹֹת  ְ חֶֶשְׁ� קֵֵיין  מַַאכְְנְְדִִיק  נִִיט 
דִִי  וּּפן  כַַר  וּּבִִשְׂ�ְ דֶֶעם.  וּּפן  כְְלִִתי  �תַַּ דֶֶער  זַַיְְין 
אָָבוֹֹת  אוּּנְְזֶֶערֶֶע  זַַיְְינֶֶען  צִִדְְקָָנִִיּּוֹֹת  ים  ִ נָָשִׁ�

אוֹֹסְְיגֶֶעלֵֵזְְייט גֶֶעוָָוארְְן וּּפן מִִצְְרַַיִִם.

כָָל מְְדִִנָָיה וּּמְְדִִנָָיה,  אַַזוֹֹי אוֹֹיךְְ אִִצְְיטֶֶער, �בְְּ
נִִיט  מֶֶען  דַַארְְף  אַַמֶֶערִִקֶֶיע,  אִִין  וּּבִִפְְרַַט 
דֶֶער  וּּפן  קָָאךְְ  דֶֶעם  אוֹֹיף  אַַכְְט  קֵֵיין  לֵֵייגְְן 
בּּוֹֹנוֹֹת וָָואס וֶֶועט זַַיְְין  ְ מְְדִִנָָיה, אוּּן מַַאכְְן חֶֶשְׁ�
זַַיְְין  ךְְ  מְְחַַ�נֵֵּ דַַארְְף  מֶֶען  וכו'.  כְְלִִתי  �תַַּ דֶֶער 
הָָאט  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹ�בֶּיֶ דֶֶער  וִִוי  קִִנְְידֶֶער  דִִי 
וֶֶועט  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹ�בֶּיֶ דֶֶער  אוּּן  גֶֶעהֵֵסְְיין, 
פַַארְְזָָארְְגְְן דִִי קִִנְְידֶֶער אוּּן אוֹֹיךְְ דִִי עֶֶלְְטֶֶערְְן.



פרתש תומש א   |   לקוטי שיחתו 10

Specifically, by not paying attention to 
Pharaoh’s decrees, we will save our own 
children and we will also bring about the 
encompassing redemption for the entire 
Jewish people, led by Mashiach, in the very 
near future.

נִִיט  זִִיךְְ  רֶֶעכְְנְְט  מֶֶען  וָָואס  דֶֶעם  דוּּרְְךְְ  דַַוְְקָָא 
רְְעֹֹה, רַַאטֶֶעוֶֶועט מֶֶען דִִי אֵֵגֶֶייענֶֶע  ַ מִִיט גְְזֵֵרַַית �פַּ
ה  גְְאוּּ�לָָּ דִִי  אוֹֹיךְְ  רֶֶענְְגְְט  �בְְּ מֶֶען  אוּּן  קִִנְְידֶֶער 
יחַַ  ִ ן פָָאלְְק, דוּּרְְךְְ מָָשִׁ� ְ לָָלִִתי צוּּם גַַאנְְצְְן אִִדִִיישְׁ� �כְְּ

. ׁשׁ ָ קָָרוֹֹב מַַ�מָּ צִִדְְקֵֵוּּנ, �בְְּ

)משיוחת הגה"פ, תשי"ב, תשי"ד(

זע תומש ברה פ"א, חי. א(
דךר ייחם פ"א )יונישב ושלן(. זע אךיו  ב( 
שוריפ שר"י דירבם גכ, ט: "החמטיא 

לאדם קשה ול מן ההוגרו".

ינתא פ"א. ג(
רותה  לקוטי  פט"ז.  ברה  רבאתיש  ד(
להאזיר"ל תשרפ תצא. ד"ה קלו דודי 

שת"ט )סה"מ שת"ט ע' 107(.

תומש ברה פ"א, ט. סוטה יא, א. ה(
כימה ז, טו. ו(

סוטה יא, ב. ז( 
שם בי, א. ח(



PAR SHAS Shmos I I  |   The Ke y to Jewish Life11 PAR SHAS Shmos I I  |   The Ke y to Jewish Life11

Introduction

At the Seder, there is an almost universal experience. When the participants reach the 
phrase, “ ‘Our difficult labor’1 – this refers to the children,” all parents (some noticeably, 
some imperceptibly) sigh in recognition. Raising children is hard work. This concept 

also applies in a teacher-student relationship; there, too, toil is necessary to achieve the desired 
results.

Whether the children are naturally submissive to authority or headstrong, parents and teach-
ers must invest effort in directing them toward proper goals. As the Rebbe comments in the 
sichah that follows, the Hagadah does not provide a prooftext for this concept because it is 
self-evident. No proof is needed; every parent recognizes this reality. Moreover, this respon-
sibility extends beyond the family and classroom: Every Jew has an obligation to educate and 
influence others, and must labor to achieve this goal.

Shmos II  |  תומש ב
Adapted from sichos delivered on the second night of Pesach, 5716 (1956)

1. Devarim 26:7.

The Key to Jewish Life



פרתש תומש ב   |   לקוטי שיחתו 12

No Need for Proof

1. The verse,1 “Every son who is born you 
shall cast into the river, and every daughter you 
shall see to it that she lives,” is cited in the Haga-
dah, as that text states, “ ‘Our difficult labor’2 
– this refers to the children, as it is written, “Ev-
ery son who is born you shall cast into the river, 
and every daughter you shall see to it that she 
lives.”

The prooftext for “our difficult labor” differs 
from the other prooftexts cited in the Hagadah 
because there is no explicit proof for this con-
cept from the verse cited. The prooftext speaks 
only about the general concept: that the Jews 
faced hardships regarding their children. How-
ever, the Hagadah does not bring a prooftext 
that raising children constitutes hard labor. 

The fact that the Hagadah does not bring 
a prooftext for this concept indicates that this 
point is self-evident – and since it is self-evi-
dent, no verse is needed as proof.

Hard Work and Its Fruits

2. This teaches us that for children to grow 
up as they should – and the same is true about 
students, for they are also called children3 – re-
quires much work. Parents and teachers must 
labor to achieve this. 

When a parent has children who are dis-

חַַיּּוּּן,  תְּ�ְ וג'  ן  הַַבֵּ�ֵ ל  כָּ�ָ סוּּק  ָ פָּ� אוֹֹפְְין  א. 
נִִים  דָָה, וְְאֶֶת עֲֲמָָלֵֵוּּנ אֵֵלּּוּּ הַַ�בָָּ טֵֵייט אִִין הַַ�גָָּ ְ שְׁ�

חַַיּּוּּן. ן וג' תְּ�ְ ל הַַבֵּ�ֵ אֱֱמַַר כָּ�ָ �נֶֶּ ֶ שֶׁ�

אֱֱמַַר" אִִזי נִִיט אַַז עֲֲמָָלֵֵוּּנ  �נֶֶּ ֶ דִִי רְְאָָיָָה "שֶׁ�
מָָה  "�כְְּ דִִי  וִִוי  רֶֶךְְ  �דֶֶּ )עַַל  נִִים  �בָָּ אוֹֹיף  גֵֵייט 
לִִמּּיוּּדִִים(,  אַַנְְדֶֶערֶֶע  דִִי  יי  �בַַּ אֱֱמַַר'ס"  �נֶֶּ ֶ שֶׁ�
קֵֵיין  נִִטָָיא  אִִזי  דֶֶעם  אוֹֹיף  וָָואוּּרם 
אִִין  אִִזי  רְְאָָיָָה  דִִי  סוּּק.  ָ פָּ� דֶֶעם  וּּפן  רְְאָָיָָה 
אַַלְְגֶֶעמֵֵיין, אַַז סְְ'אִִזי גֶֶעוֶֶוען אַַ צָָרָָה וֶֶועגְְן 
אַַן  אִִזי  נִִים  �בָָּ אַַז  דֶֶעם  אוֹֹיף  ער  אָָ�בֶֶּ נִִים.  �בָָּ

רֶֶענְְגְְט עֶֶר נִִיט קֵֵיין רְְאָָיָָה. עָָמָָל – �בְְּ

אוֹֹיף  נִִיט  רֶֶענְְגְְט  �בְְּ עֶֶר  אלְְד  וִִו�בַּיַ אוּּן 
מַַע אַַז דָָאס אִִזי  ְ דֶֶעם קֵֵיין רְְאָָיוֹֹת, אִִזי מַַשְׁ�
אלְְד אַַז דָָאס אִִזי  וִִו�בַּיַ וּּׁשׁט, אוּּן   ָ דָָבָָר פָּ� אַַ 
וּּׁשׁט, דַַארְְף מֶֶען אוֹֹיף דֶֶעם נִִיט   ָ אַַ דָָבָָר פָּ�

סוּּק. ָ ן קֵֵיין לִִמּּיוּּד וּּפן אַַ פָּ� הָָא�בְְּ

ב. דָָאס לֶֶערְְנְְט אוּּנְְז:

לְְמִִדִִיים  כְְדֵֵי אַַז קִִנְְידֶֶער, אוּּן אַַזוֹֹי אוֹֹיךְְ �תַַּ �בִִּ
ת  ַ דְְרָָשַׁ� �כִִּ  – נִִים  �בָָּ אָָנְְגֶֶעוּּרפְְן  וֶֶוערְְן  )וָָואס 
פְְרִִיט( זָָאלְְן זַַיְְין וִִוי עֶֶס דַַארְְף צוּּ זַַיְְין, וּּמז  הַַ�סִִּ

זַַיְְין עָָמָָל, מֶֶען וּּמז אוֹֹיף דֶֶעם הָָארֶֶעוֶֶוען.

גֶֶעהָָארְְכְְזַַאמֶֶע  הָָאט  אֵֵיינֶֶער  וֶֶוען 
עָָה  ָ פָּ� ְ הַַשְׁ� א  הָָאט  אֵֵיינֶֶער  וֶֶוען  קִִנְְידֶֶער, 

1. Shmos 1:22.

2. Devarim 26:7.

3. The Sifri’s interpretation of the 

verse (Devarim 6:7), “You shall 
teach them to the children.”

The Key to Jewish Life



PAR SHAS Shmos I I  |   The Ke y to Jewish Life13

4. Sotah 11b.

5. Shmos 15:2.

6. Shmos Rabbah, the end of sec. 23.

7. Vayikra 19:17. See Rambam, 
Hilchos De’os 6:7, Sefer HaMitzvos 
(positive commandment 205) and 
Sefer HaChinuch (mitzvah 239).

8. Sefer HaMitzvos (positive 
commandment 212) and Sefer 
HaChinuch (mitzvah 1) include this 
command as one of the Torah's 613 
mitzvos.

ciplined – or when a teacher has influence 
over his students to the extent that one word 
is enough – he should not think that he has 
fulfilled his responsibility. Even in such an 
instance, he must invest effort in their educa-
tion. And the labor must be so intense that the 
Torah calls it “labor.”

When there are children whose parents and 
teachers have toiled diligently for them, there is 
no need to be intimidated by Pharaoh’s decree, 
“Every son who is born you shall cast into the 
river….” We survived that decree and will con-
tinue to do so. Furthermore, like in Egypt, “they” 
– the children who were born and educated at 
the time of the decree – will “recognize G-d 
first.”4 They were the first to recognize G-d at the 
splitting of the Sea of Reeds. It was not Moshe, 
Aharon, Aharon’s sons, the elders, or the entire 
generation who were born and raised before the 
intensity of the servitude. Instead, it was the Jew-
ish children who were raised with self-sacrifice. 
Specifically, they were the ones who recognized 
G-d first. And they did so, in a manner  that they 
proclaimed,5 “This is my G-d and I will glorify 
Him.” They could point with their finger, as it 
were, and say, “This is my G-d.”6

To Make Another Jew

3. This directive does not apply only to par-
ents regarding their children and educators 
regarding their students but to all Jews. There 
is a Scriptural mitzvah, “You shall surely ad-
monish your fellow,”7 which obligates us to 
guide our fellow Jews in religious observance, 
and  there is a Scriptural mitzvah,8 “Be fruitful 
and multiply,”9 which means to make another 

לְְמִִדִִיים אַַז אֵֵיין וָָוארְְט וָָואס  אוֹֹיף זַַיְְינֶֶע �תַַּ
וֹֹין גֶֶעוּּנג, זָָאל עֶֶר נִִיט  עֶֶר זָָאגְְט זֵֵיי אִִזי ׁשׁ
מֵֵיינֶֶען אַַז דֶֶערְְמִִיט הָָאט עֶֶר יוֹֹצֵֵא גֶֶעוֶֶוען 
עט. אוֹֹיךְְ אִִין דֶֶעם פַַאל – וּּמז מֶֶען  זַַיְְין אַַרְְ�בֶֶּ

הָָארֶֶעוֶֶוען אוֹֹיף זֵֵעֶֶייר חִִנּּיוּּךְְ.

וָָואס  הָָארֶֶעוַַואנְְיֶֶע,  אַַזַַא   – עֲֲמָָלֵֵוּ�נ 
הֵֵסְְייט  דָָאס  אַַז  זָָאגְְן  דֶֶערוֹֹיף  זָָאל  תּּוֹֹרָָה 

גֶֶעהָָארֶֶעוֶֶועט.

דִִי  פַַארַַאן  זַַיְְינֶֶען  עֶֶס  עַַת  ַ שַׁ� �בְְּ אוּּן 
עֵֵל  ָ נִִתְְפָּ� וָָואס  נִִטָָיא  אִִזי  נִִים",  "עֲֲמָָלֵֵוּּנ־�בָָּ
לּּוֹֹד  הַַ�יִִּ ן  הַַבֵּ�ֵ ל  כָּ�ָ גְְזֵֵירָָה,  דֶֶער  וּּפן  וֶֶוערְְן  צוּּ 
דִִי  דוּּרְְךְְ  גֵֵייט  מֶֶען  לִִוּּכיהוּּ.  ְ שְׁ� �תַַּ הַַיְְאוֹֹרָָה 
דִִי   – הֵֵם  אַַז  מֶֶערֶֶער,  נָָאךְְ  אוּּן  גְְזֵֵירָָה, 
גֶֶעוָָוארְְן  ארְְן  גֶֶע�בָָּ זַַיְְינֶֶען  וָָואס  קִִנְְידֶֶער 
זֵֵירָָה  הַַ�גְְּ עַַת  ַ שַׁ� �בְְּ גֶֶעהָָאדֶֶעוֶֶועט  זִִךְ�י  אוּּן 
דִִי  גֶֶעוֶֶוען  זַַיְְינֶֶען  זֵֵיי  הי.  חִִ�לָָּ תְּ�ְ וּּריהוּּ  הִִ�כִִּ  –
דֶֶעם  דֶֶערְְקֶֶענְְט  ן  הָָא�בְְּ וֶֶועלְְכֶֶע  טֶֶע  ְ עֶֶרְְשְׁ�
ה  ֶ מֹֹשֶׁ� נִִיט  סוּּף.  יַַם  יְְים  �בַַּ טְְן  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹ�בֶּיֶ
אוּּן  זְְקֵֵנִִים  דִִי  נִִיט  אַַהֲֲרֹֹן,  נֵֵי  �בְְּ נִִיט  וְְאַַהֲֲרֹֹן, 
עְְבּּוּּד,  ִ שִׁ� פַַארְְן  וּּפן  דוֹֹר  גַַאנְְצֶֶער  דֶֶער  נִִיט 
הָָאט  מֶֶען  וָָואס  קִִנְְידֶֶער  ע  ֶ אִִדִִישֶׁי� דִִי  נָָאר 
 , זֵֵיי אוֹֹפְְיגֶֶעהָָאדֶֶעוֶֶועט מִִיט מְְסִִוּּרית נֶֶפֶֶׁשׁ
ה, אוּּן אִִין אַַן אוֹֹפֶֶן  חִִ�לָָּ וּּריהוּּ תְּ�ְ זֵֵיי דַַוְְקָָא הִִ�כִִּ
מִִטְְין  אָָנְְגֶֶעוִִוזְְין  וְְאַַנְְוֵֵהוּּ,  אֵֵ־לִִי  זֶֶה  זֶֶה,  וּּפן 

בְְיָָכוֹֹל. פִִנְְיגֶֶער, �כִִּ

עֶֶלְְטֶֶערְְן  צוּּ  נָָאר  נִִיט  אִִזי  הוֹֹרָָאָָה  דִִי  ג. 
כִִים וֶֶועגְְן  וֶֶועגְְן זֵֵעֶֶיירֶֶע קִִנְְידֶֶער אוּּן צוּּ מְְחַַ�נְְּ
לְְמִִדִִיים, נָָאר דָָאס אִִזי אַַ הוֹֹרָָאָָה  זֵֵעֶֶיירֶֶע �תַַּ
אֶֶת  תּּוֹֹכִִיחַַ  הוֹֹכֵֵחַַ  וָָואוּּרם  אִִדְְין,  יֶֶעדְְן  צוּּ 
וּּר  ְ �פְּ אוּּן  הַַתּּוֹֹרָָה,  מִִן  מִִצְְוָָה  אַַ  אִִזי  עֲֲמִִתֶֶיךָָ 
דֶֶערְְצוּּ  אוּּן  הַַתּּוֹֹרָָה,  מִִן  מִִצְְוָָה  אַַ  אִִזי  וּּרְְוּּב 



פרתש תומש ב   |   לקוטי שיחתו 14

9. Bereishis 1:28.

10. Making another Jew in a spiritual 
sense means influencing him to keep 
the Torah and its mitzvos.

11. See Sefer HaSichos 5691, p. 262, 
and the sources cited there.

Jew not only in the physical sense but also 
in a spiritual sense.10 Indeed, it is the first 
mitzvah of the Torah.

There was an adage from the chassidim 
of the Alter Rebbe11 – according to certain 
sources, from the Alter Rebbe himself – 
“The order of the Torah is also Torah.” The 
first mitzvah of the Torah is “Be fruitful 
and multiply.” In other words:  The initial 
foundation of the Torah and the initial 
foundation of the life of a Jew is: One Jew 
must make another Jew.

Every Jew is told: You are obligated to 
labor to make another Jew in general and 
to labor in the field of kosher education in 
particular.

מֵֵנְְייט  וּּרְְוּּב  וּּר  ְ �פְּ וָָואס  מִִצְְוָָה,  עֶֶרְְשְְׁטֶֶע  דִִי  נָָאךְְ 
מִִיּּוּּת נָָאר אוֹֹיךְְ אִִין וּּרחְְנִִיּּוּּת. ְ נִִיט נָָאר אִִין גַַשְׁ�

דֶֶער  אִִין  מִִצְְוָָה  טֶֶע  ְ עֶֶרְְשְׁ� דִִי  וָָואס  דֶֶעם,  אִִין 
וּּפן  וָָוארְְט  אַַ  פַַארַַאן  אִִזי  וּּרְְוּּב,  וּּר  ְ �פְּ אִִזי  תּּוֹֹרָָה 
י'נְְס חֲֲסִִדִִיים, אוּּן לוֹֹיט אַַ צְְוֵֵוטְְיין וּּנסַַח  אַַלְְטְְן רֶֶ�בִִּ
אִִנְְיהַַאלְְט  דֶֶער  אוּּן  אַַלֵֵיין,  י'ן  רֶֶ�בִִּ אַַלְְטְְן  וּּפן   –
וּּפנֶֶעם וָָוארְְט אִִזי: אַַז דֶֶער סֵֵדֶֶר וּּפן תּּוֹֹרָָה אִִזי 
טֶֶער יְְסוֹֹד אִִין תּּוֹֹרָָה, אוּּן  ְ אוֹֹיךְְ תּּוֹֹרָָה – דֶֶער עֶֶרְְשְׁ�
ן וּּפן אַַ אִִדְְין  טֶֶער יְְסוֹֹד אִִין דֶֶעם לֶֶע�בְְּ ְ דֶֶער עֶֶרְְשְׁ�

אִִזי, אַַז "אֵֵיין אִִיד דַַארְְף מַַאכְְן נָָאךְְ אַַ אִִדְְין".

ב צוּּ  זָָאגְְט מֶֶען צוּּ יֶֶעדְְן אִִדְְין, אַַז עֶֶר אִִזי מְְוּּח�יָָּ
כְְלַַל אוּּן אִִין  הָָארֶֶעוֶֶוען אִִין מַַאכְְן נָָאךְְ אַַ אִִדְְין �בִִּ

פְְרַַט. ר �בִִּ ֵ שֵׁ� חִִנּּיוּּךְְ הַַכָּ�ָ

)משיחת ליל ב' דהגה"פ תשט"ז(

אפיון פסוק תננשום ךינבל, דירבם ו, ז. ט(	
סוטה יא, ב. י( 



PAR SHAS Shmos I I I   |   When Our People’s Future is at Stake15 PAR SHAS Shmos I I I   |   When Our People’s Future is at Stake15

Introduction

A seed planted improperly or a young sapling damaged in its first days of growth will yield 
stunted fruit – or none at all. In a similar way, the Torah recognizes that the foundation 
laid in a child’s earliest years shapes the entire trajectory of his or her life. A crack in that 

foundation cannot be easily repaired later.

This is why Jewish leaders throughout history have placed paramount emphasis on the ed-
ucation of very young children. Indeed, the enemies of our people recognize the same truth. 
Quite often their efforts to stamp out the Jewish people targeted specifically the education of 
young children, forbidding training children before they reached intellectual maturity. Our Sag-
es understood that this was not merely one restrictive decree among many – it constituted an 
existential threat.

As the Rebbe notes in the following sichah, when a fire rages, we don’t convene meetings to 
discuss strategy. Every person acts immediately to extinguish the flames. The battle for  Torah 
education in early childhood carries that same urgency. The fire is burning, and the youngest 
seedlings are most vulnerable to its destructive power.

Shmos III  |  תומש ג
Adapted from sichos delivered on Shushan Purim, 5714 (1954)

When Our People’s Future 
 is at Stake



פרתש תומש ג   |   לקוטי שיחתו 16

On What Everything Depends

1. As mentioned previously,1 young chil-
dren beginning their Torah studies are the 
foundation of the Jewish people. Similarly, the 
Talmud2 highlights the advantage of educating 
specifically young children, stating: “Remem-
ber that man favorably; Yehoshua ben Gamla 
was his name.”

What did Yehoshua ben Gamla do? From 
a much earlier time onward, the common 
practice was that when a child had a father, 
his father would study with him. One who 
did not have a father did not study. Then the 
Sages ordained that there would be teachers of 
young children in Jerusalem. Afterwards, the 
Sages ordained that there be teachers in every 
region, and they would study with everyone, 
beginning at the age of sixteen or seventeen. 
However, the Sages saw that starting formal 
study at such a late age created difficulties. Ye-
hoshua ben Gamla ordained that everywhere, 
in every area and every city, teachers would be 
hired to study with children from age five3 or 
six and onward, without cost. Because of this 
ordinance, it is said that he should be “remem-
bered favorably” for all generations.

When the members of the Yevsektzia4 Bol-
sheviks forbade Torah study, they did not 

ניוֹֹקוֹֹת  וֹֹין גֶֶערֶֶעדט, אַַז �תִִּ א. מֶֶען הָָאט ׁשׁ
ן אִִזי דֶֶער יְְסוֹֹד וּּפן אִִדְְין. תי רַַ�בָָּ ל בֵּ�ֵ ֶ שֶׁ�

מִִיט  לֶֶערְְנֶֶען  וּּפן  מַַעֲֲלָָה  דֶֶער  וֶֶועגְְן 
אִִין  מִִרי  גֶֶעפִִינֶֶען  דַַוְְקָָא,  קִִנְְידֶֶער  קְְלֵֵיינֶֶע 
לְְטוֹֹב  הָָאִִׁשׁי  אוֹֹוֹ�ת  זָָוּּכר  רַַם  �בְְּ גְְמָָרָָאיא: 

ומׁשׁ. מְְלָָא  ן �גַַּ עַַ �בֶֶּ ֻ וִִיהוֹֹשֻׁ�

ן  �בֶֶּ עַ�  ֻ יְְהוֹֹשֻׁ� אוֹֹפְְיגֶֶעטָָאן  הָָאט  וָָואס 
מְְלָָא? �גַַּ

אַַז  סֵֵדֶֶר  דֶֶער  גֶֶעוֶֶוען  אִִזי  פְְרִִעֶֶיר  גָָאר 
הָָאט  פָָאטֶֶער  אַַ  גֶֶעהַַאט  הָָאט  עֶֶס  וֶֶוער 
עֶֶר מִִיט אִִים גֶֶעלֶֶערְְנְְט, אוּּן וֶֶוער עֶֶס הָָאט 
נִִיט  עֶֶר  הָָאט  פָָאטֶֶער,  קֵֵיין  גֶֶעהַַאט  נִִיט 
ן גֶֶעוֶֶוען, אַַז עֶֶס  גֶֶעלֶֶערְְנְְט. הָָאט מֶֶען מְְתַַ�קֵֵּ
לַַיִִם.  ָ יְְוּּרשָׁ� אִִין  ניוֹֹקוֹֹת  �תִִּ דֵֵי  ְ מְְלַַ�מְּ זַַיְְין  זָָאלְְן 
עֶֶס  גֶֶעוֶֶוען  ן  מְְתַַ�קֵֵּ מֶֶען  הָָאט  דֶֶערְְנָָאךְְ 
לֶֶךְְ,  ֶ �פֶּ יֶֶעדְְן  אִִין  ניוֹֹקוֹֹת  �תִִּ דֵֵי  ְ מְְלַַ�מְּ זַַיְְין  זָָאלְְן 
אִִין  אַַלֶֶעמֶֶען,  מִִיט  לֶֶערְְנֶֶען  זָָאל  מֶֶען  אוּּן 
זי עֶֶס אִִזי  עצְְן יָָאר. �בִִּ עֶֶלְְטֶֶער וּּפן זֶֶעכְְצְְן־זִִ�בֶּיֶ
ן  מְְלָָא אוּּן הָָאט מְְתַַ�קֵֵּ ן �גַַּ עַַ �בֶֶּ ֻ גֶֶעקוּּמֶֶען יְְהוֹֹשֻׁ�
מְְדִִנָָיה  יֶֶעדֶֶער  אִִין  אוּּמֶֶעטוּּם,  אַַז  גֶֶעוֶֶוען 
לֶֶערְְנֶֶען  מֶֶען  זָָאל  טָָאט  ְ שְׁ� יֶֶעדֶֶער  אִִין  אוּּן 
ם, מִִיט קִִנְְידֶֶער וּּפן פִִנְְיף־זֶֶעקְְס  חִִ�נָָּ תּּוֹֹרָָה �בְְּ
דֶֶער  צוּּלִִבּּי  אוּּן  וַַויְְטֶֶיערבי.  אוּּן  אַַלְְט  יָָאר 

נָָה אִִזי עֶֶר זָָוּּכר לַַטּּוֹֹב אִִין אַַלֶֶע דוֹֹרוֹֹת. �קָָּ �תַַּ

עוִִוקֶֶיעס  ֶ אלְְשֶׁ� יֶֶעוְְוסֶֶעקֶֶעס־�בָָּ דִִי  עַַת  ַ שַׁ� �בְְּ
ן  הָָא�בְְּ תּּוֹֹרָָה,  לֶֶערְְנֶֶען  צוּּ  אטְְן  פַַארְְ�בָָּ ן  הָָא�בְְּ

1. See the first sichah in this publica-
tion, p. 7, et al.

2. Bava Basra 21a.

3. See Tosafos, Bava Basra, loc. cit., 

s.v. bebatzir, which implies that “at 
the age of five…” means “after he 
completes his fifth year.” 

4. The Jewish Section of the Soviet 

Communist Party, notorious for its 
aggressive campaign against Jewish 
religious practice and Torah educa-
tion in the 1920s and 1930s.

When Our People’s Future 
 is at Stake



PAR SHAS Shmos I I I   |   When Our People’s Future is at Stake17

5. See the previous sichah.

prohibit all Torah study. They claimed that when 
a child would grow older and become intellec-
tually mature, the choice should be given to him. 
If he would choose to study, it would be per-
missible to study with him. Their prohibition 
involved specifically studying with young chil-
dren. And it was this prohibition that the Rebbe 
Rayatz opposed with the greatest strength and 
self-sacrifice, since the entire existence of the 
Jewish people depends on the education of the 
children from their early years.

Today, as well, we must insist with the great-
est strength that the education of our children 
from the youngest ages must be in keeping with 
our perfect Torah, without compromise. The 
entire existence of the Jewish people hinges on 
this. 

When Every Moment is Critical

2. Due to the supreme importance of the Torah 
study of very young children, every Jew who 
can act and help in this endeavor must toil with 
money, with physical exertion, and with spiritu-
al efforts to increase kosher Jewish education, in 
keeping with the statement found in the Hagadah: 
“ ‘Our difficult labor’ – this refers to the children.”5 

There are people who make calculations that it 
is not befitting for them to be involved in educa-
tion; they should be occupied with loftier matters. 
Teaching a child alef-beis, they feel, can be done by 
simpler people. Urging people to give money for 
a school or a yeshivah is relevant for a fundraiser, 
not for him, and so on. Such a person must be told 
that such calculations are appropriate for ordinary 
times. However, when a fire is raging, Heaven for-
bid, meetings are not held to consider who should 
be the one to extinguish the fire. Every person 
must act and do what he can to put out the fire.

לְְגַַמְְרֵֵי.  לֶֶערְְנֶֶען  דֶֶעם  אטְְן  פַַארְְ�בָָּ נִִיט  זֵֵיי 
קִִנְְיד  דֶֶער  וֶֶוען  אַַז  גֶֶע'טַַעֲֲנֶֶה'ט  ן  הָָא�בְְּ זֵֵיי 
אוּּן  עַַת,  �דַַּ ר  �בַַּ אַַ  עֶֶלְְטֶֶער,  וֶֶוערְְן  וֶֶועט 
מֶֶען  קֶֶען  לֶֶערְְנֶֶען,  צוּּ  ן  אוֹֹסְְיקְְלַַיְְ�בְּיְ וֶֶועט 
אִִזי  אט  פַַארְְ�בָָּ זֵֵעֶֶייר  לֶֶערְְנֶֶען.  אִִים  מִִיט 
טַַאנֶֶען נָָאר אוֹֹיף דֶֶעם לֶֶערְְנֶֶען מִִיט  ְ אשְׁ� �בַַּ
קְְלֵֵיינֶֶע קִִנְְידֶֶער. אוּּן אוֹֹיף דֶֶעם הָָאט מֶֶען 
טֶֶעלְְט מִִטְְין גְְרֶֶעסְְטְְן תּּוֹֹקֶֶף אוּּן  ְ זִִיךְְ גֶֶעשְׁ�
קִִיּּוּּם  גַַאנְְצֶֶער  דֶֶער  וַַויְְלי   , נֶֶפֶֶׁשׁ מְְסִִרַַית 
הֶֶענְְגִִיק אִִין דֶֶעם חִִנּּיוּּךְְ  ְ וּּפן אִִדְְין, אִִזי אָָ�פְּ

וּּפן דִִי קִִנְְידֶֶער־יָָארְְן דַַוְְקָָא.

זִִיךְְ  מֶֶען  דַַארְְף  הַַיְְנְְיט  אוֹֹיךְְ  אַַזוֹֹי 
אַַז  תּּוֹֹקֶֶף,  טַַארְְקְְסְְטְְן  ְ שְׁ� מִִטְְין  טֶֶעלְְן  ְ שְׁ�
דֶֶער חִִנּּיוּּךְְ וּּפן דִִי קִִנְְידֶֶער וּּפן קְְלֵֵנְְייוַַויְְזי 
אָָן  מִִמָָיה,  תְּ�ְ תּּוֹֹרָָה  י  ִ �פִּ עַַל  זַַיְְין  זָָאל  אָָן 
אִִזי  דֶֶעם  אִִין  וַַויְְלי  רוֹֹת,  ָ שָׁ� ְ �פְּ קֵֵיינֶֶע 
הֶֶענְְגִִיק דֶֶער גַַאנְְצֶֶער קִִיּּוּּם וּּפן אִִדְְין. ְ אָָ�פְּ

וִִוכְְיטִִקַַייְְיט  גְְרוֹֹסֶֶיער  דֶֶער  צוּּלִִבּּי  ב. 
יֶֶעדֶֶער  אִִזי  ן,  רַַ�בָָּ תי  בֵּ�ֵ ל  ֶ שֶׁ� ניוֹֹקוֹֹת  �תִִּ וּּפן 
אִִין  הֶֶעלְְפְְן  אוּּן  טָָאן  קֶֶען  וָָואס  אֵֵיינֶֶער 
עִִנְְיַַן  "ל �בְְּ �נַַּ דֶֶעם, דַַארְְף עֶֶר הָָרֶֶאעוֶֶוען )�כַַּ
גּּוּּף  זַַיְְין  מִִיט  גֶֶעלְְט,  זַַיְְין  מִִיט  עֲֲמָָלֵֵוּּנ( 
חִִנּּיוּּךְְ  דֶֶעם  פַַארְְגְְרֶֶעסֶֶערְְן  צוּּ   , נֶֶפֶֶׁשׁ אוּּן 

ר. ֵ שֵׁ� הַַכָּ�ָ

בּּוֹֹנוֹֹת, אַַז דָָאס  ְ פַַארַַאן וָָואס מַַאכְְן חֶֶשְׁ�
בוֹֹד. עֶֶר דַַארְְף טָָאן אַַ  אִִזי נִִיט פַַאר זַַיְְין כָּ�ָ
הֶֶעכֶֶערְְן עִִנְְיָָן. לֶֶערְְנֶֶען מִִיט קִִנְְידֶֶער אַַלֶֶף 
וֶֶועגְְן  רֵֵדְְיין  וּּׁשׁט'עֶֶרֶֶער.   ָ פָּ� אַַ  קֶֶען  תי,  בֵּ�ֵ
אִִזי  בָָיה  ִ יְְשִׁ� אַַ  אוּּן  חֵֵדֶֶר  אַַ  אוֹֹיף  גֶֶעלְְט 
ח נִִיט צוּּ אִִים אוּּן אַַזוֹֹי  וּּׁשׁ�לָָּ יךְְ צוּּ אַַ מְְ �יָָּ ַ שַׁ�
וַַויְְטֶֶיער. – זָָאגְְט מֶֶען אִִים, אַַז דָָאס אִִזי 
עַַת אַַ  ַ שַׁ� בּּוֹֹן אִִין נָָארְְמַַאלֶֶע צַַיְְטְְין. �בְְּ ְ אַַ חֶֶשְׁ�
רֵֵפָָיה רַַחֲֲמָָנָָא לִִצְְלַַן, מַַאכְְט מֶֶען נִִיט קֵֵיין  שְׂ�ְ
רֵֵפָָיה,  ן דִִי שְׂ�ְ ְ אֲֲסִִפיוֹֹת וֶֶוער עֶֶס זָָאל לֶֶעשְׁ�
טָָאן  וּּמז  יֶֶעדֶֶערֶֶער  טוּּט.  יֶֶעדֶֶערֶֶער  נָָאר 

רֵֵפָָיה. ן דִִי שְׂ�ְ ְ וָָואס עֶֶר קֶֶען אוֹֹיף לֶֶעשְׁ�



פרתש תומש ג   |   לקוטי שיחתו 18

6. Iyov 5:7.

7. See the letter printed in Likkutei 
Sichos, Vol. 5, p. 434ff., the Rebbe’s 
Igros Kodesh, Vol. 8, p. 48ff. 

8. Note Bava Basra 8b, which quotes 
a renowned educator as saying, “It 
has been thirteen years that I have 
not seen [my garden] and even 

now my attention is focused on my 
students.”

There are some who claim that they have al-
ready devoted sufficient labor on behalf of Torah 
education, and now is the time for others to act. 
To such a person, it should be said, “Man was 
born to work.”6 Continually, a person must toil.

The soul suffers greatly because it was com-
pelled to descend from a pure, spiritual existence 
in the higher realms and become enclothed in the 
body.7 That ongoing suffering is justified only be-
cause of the value of the soul’s Divine service and 
continuous labor. Otherwise, in the time that the 
soul does not labor, its suffering is pointless.

Just as this applies to a person’s own Divine 
service, so too, does it apply8 to his efforts with 
others, in particular, regarding education: One 
must continually labor in this field.

הָָאט  עֶֶר  אַַז  טַַעֲֲנֶֶה'ן,  וָָואס  פַַאראן 
חִִנּּיוּּךְְ  אוֹֹיף  גֶֶעהָָארֶֶעוֶֶועט  גֶֶעוּּנג  וֹֹין  ׁשׁ
ר, אִִצְְיטֶֶער זָָאל טָָאן אַַן אנְְדֶֶערֶֶער.  ֵ שֵׁ� הַַכָּ�ָ
אַַ  ד,  וּּי�לָָּ לְְעָָמָָל  אָָדָָם  אִִים,  מֶֶען  זָָאגְְט 

טֶֶענְְדִִיק הָָארֶֶעוֶֶוען. ְ מֶֶענְְטׁשׁ דַַארְְף שְׁ�

מָָה  ָ שָׁ� ארֶֶעכְְטִִקְְין דִִי יִִסּּוּּרֵֵי הַַ�נְְּ כְְדֵֵי צוּּ �בַַּ �בִִּ
טֶֶענְְדִִיק עַַל יְְדֵֵי יְְרִִדָָיתָָהּּ  ְ וָָואס זִִי הָָאט שְׁ�
גּּוּּףגי, דַַארְְף עֶֶר שְְׁטֶֶענְְדִִיק הָָארֶֶעוֶֶוען,  �בַַּ
הָָארֶֶעוֶֶועט  עֶֶר  וָָואס  וַַויְְלֶֶיע  דִִי  וָָואוּּרם 
מָָה  ָ שָׁ� הַַ�נְְּ יִִסּּוּּרֵֵי  דִִי  דָָאךְ�  זַַיְְינֶֶען  נִִיט, 

אוּּמְְזִִסְְיטֶֶע.

זִִיךְְ  זַַיְְין מִִיט  וִִוי דָָאס דַַארְְף  אַַזוֹֹי  אוּּן 
אַַלֵֵיין, אַַזוֹֹי דַַארְְף דָָאס אוֹֹיךְְ זַַיְְיןיד מִִטְְין 
מֶֶען  הַַחִִנּּיוּּךְְ:  עִִנְְיַַן  �בְְּ וּּבִִפְְרַַט  צְְוֵֵוטְְיין, 

טֶֶענְְדִִיק הָָארֶֶעוֶֶוען אִִין דֶֶעם. ְ דַַארְְף שְׁ�

)משיחת שושן פורים, תשי"ד(

בבא רתבא כא, א. יא(
זע דארטן ותסתופ ד"ה בבצרי. בי(

ראה בתכמ הנדפס בסוף המארמ ד"ה  גי(

באית ינגל ישת"ג )סה"מ ולמקט ח"א 
ע' חל ואךלי(.

להערי בבמא רתבא ח, ב: הא ילתסר  יד(

ינשן וכ'.



PAR SHAS Shmos IV  |  The Choice is Ours : Physical Toil or Spiritual Struggle19 PAR SHAS Shmos IV  |  The Choice is Ours : Physical Toil or Spiritual Struggle19

Introduction

Every meaningful achievement requires preparation. An athlete trains for years before 
competing at the highest levels. A musician practices countless hours before performing a 
masterpiece. We understand intuitively that growth demands effort, that elevation requires 

a foundation.

The Jewish people’s spiritual journey follows a similar pattern. Our ancestors’ Exodus from 
Egypt led to the revelation at Mount Sinai – the greatest Divine revelation in history. But be-
tween slavery and Sinai lay the refining crucible of Egyptian exile. That period of challenge 
transformed a collection of families into a nation capable of receiving the Torah.

We are living now in another period of preparation. The revelations that will accompany 
the coming of Mashiach will surpass even what our ancestors experienced at Sinai. Such a gift 
requires a people ready to receive it. The present exile serves that purpose – it refines us and 
prepares us to receive the ultimate revelation.

Yet here the Rebbe offers a crucial insight: The refinement we need does not necessarily 
demand physical suffering. The labor that shapes us need not be the labor of material hardship 
or persecution. There is another path – the profound exertion of immersing ourselves in Torah 
study, of wrestling with complex ideas, of compelling ourselves to spiritual growth even when 
our natural inclinations resist.

In other words, we have a choice. We can allow the difficulties of material existence – the 
stress of earning a livelihood, the anxiety of worldly concerns – to refine us through their harsh 
demands. Or we can channel that same intensity of effort into the spiritual realm, allowing To-
rah study and Divine service to accomplish the work of refinement. The choice is ours. 

Shmos IV  |  תומש ד
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Va’eira, 5711 (1951)The Choice is Ours:  

Physical Toil or Spiritual Struggle



פרתש תומש ד   |   לקוטי שיחתו 20

What Led to the Redemption from Egypt

1. The conclusion of this week’s Torah reading re-
lates that Moshe questioned G-d1 – after he obeyed 
G-d’s command to confront Pharaoh, only to have  
Pharaoh increase the hardship of the Jewish slaves – 
“Why have You harmed this people?” G-d answered 
him, “Now, you will see what I will do to Pharaoh….” 
He then continued (at the beginning of Parshas 
VaEira),2 “I am G-d. I appeared… via [the names] 
E-l Shaddai (“the Almighty and the Omnipotent”) 
but My name Havayah,3 I did not make known to 
them…. You shall know that I am Havayah.”

In Torah Or,4 the Alter Rebbe clarifies this ex-
change, explaining that G-d’s name Havayah is far 
loftier than His other names. Although the name 
Havayah was not revealed to the Patriarchs, it was 
revealed at the Giving of the Torah. The Egyptian 
exile – which prompted Moshe’s question, “Why have 
You harmed this people” – served as a necessary 
preparatory stage to make possible the revelation 
implied by: “You shall know that I am Havayah.” 

In that source, the Alter Rebbe concludes that this 
is also the reason for the length of this final exile. 
This extended exile prepares us for the even greater 
revelations of the Ultimate Future.

A Question That Remains Valid

2. Every concept in the Torah is true and eternal. 
As such, when a question is raised in the Torah, even 

הַַיְְנְְיטִִקֶֶיער  וּּפן  סִִיּּוּּם  אִִין  א. 
וּּנ הָָאט  ה רַַבֵּ�ֵ ֶ טֵֵייט, אַַז מֹֹשֶׁ� ְ סֶֶדְְרָָה שְׁ�
טְְן,  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹ�בֶּיֶ דֶֶעם  יי  �בַַּ גֶֶעפְְרֶֶעגְְט 
אוֹֹיף  אוּּן  ה,  הַַ�זֶֶּ לָָעָָם  הֲֲרֵֵעֹֹתָָה  לָָמָָה 
טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� דֶֶעם הָָאט אִִים דֶֶער אוֹֹ�בֶּיֶ
ת  ַ רְְשַׁ� ַ �פַּ הַַתְְחָָלַַת  )�בְְּ גֶֶעעֶֶנְְטְְפֶֶערְְט 
אֵֵ־ל  �בְְּ וג'  וָָאֵֵרָָא  הֲֲוָָיָָ',  אֲֲנִִי  וָָאֵֵרָָא(: 
י לָָהֶֶם וג'  מִִי הֲֲוָָיָָ' לֹאֹ נוֹֹדַַעְְ�תִִּ ְ י וּּשְׁ� �דָָּ ַ שַׁ�

י אֲֲנִִי הֲֲוָָיָָ'. ם �כִִּ וִִדַַיעְְ�תֶֶּ

תּּוֹֹרָָה  אִִין  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט  וֶֶוערְְט 
אִִזי  תּּוֹֹרָָה  ן  מַַ�תַַּ יי  �בַַּ אַַז  אוֹֹרטו, 
ם  ֵ שֵׁ� דֶֶער  גֶֶעוָָוארְְן  לֶֶעקְְט  ְ אַַנְְטְְ�פְּ
הֲֲוָָיָָ' )וָָואס צוּּ דִִי אָָבוֹֹת אִִזי עֶֶר נִִיט 
זָָאל  עֶֶס  וּּבִִכְְדֵֵי  גֶֶעוָָוארְְן(,  ה  �לֶֶּ נִִתְְ�גַַּ
ם  וִִדַַיעְְ�תֶֶּ  – גִִילּּוּּי  דֶֶער  זַַיְְין  קֶֶענֶֶען 
גֶֶעוּּמזְְט  מֶֶען  הָָאט   – הֲֲוָָיָָ'  אֲֲנִִי  י  �כִִּ
מִִצְְרַַיִִם –  גָָוּּלת  הֲֲכָָנָָה וּּפן  דִִי  ן  הָָא�בְְּ

ה. הֲֲרֵֵעֹֹתָָה לָָעָָם הַַ�זֶֶּ

אַַז  אוֹֹיס,  דָָארְְטְְן  פִִרְְיט  עֶֶר  אוּּן 
אוֹֹיף  טַַעַַם  דֶֶער  אוֹֹיךְְ  אִִזי  דָָאס 
דָָאס  וָָואס  הָָאַַחֲֲרוֹֹן,  גָָוּּלת  אֲֲרִִוּּכית 
וּּפן  גִִילּּוּּיִִים  דִִי  צוּ�  הֲֲכָָנָָה  אַַ  אִִזי 

לֶֶעָָתִִיד.

אִִזי  תּּוֹֹרָָה  אִִין  עִִנְְיָָן  יֶֶעדֶֶער  ב. 
קֶֶיער.  אֵֵ�בִּייִ אַַן  אוּּן  אֱֱמֶֶת'עֶֶר  אַַן 
טַַאנְְדִִיק, אַַז אַַ  ְ וּּפן דֶֶעם אִִזי פַַארְְשְׁ�

1. Shmos 5:22.

2. Ibid. 6:2-7.

3. The name Havayah refers to G‑d’s 
name, י-ה-ו-ה, which, because of its 
great holiness, is not pronounced in 

the ordinary manner.

4. Torah Or, p. 56d.

The Choice is Ours:  
Physical Toil or Spiritual Struggle



PAR SHAS Shmos IV  |  The Choice is Ours : Physical Toil or Spiritual Struggle21

though an answer has been given, there is still 
room for the question. 

For example, at a Shavuos farbrengen, my 
revered father-in-law, the Rebbe Rayatz5, once 
spoke about the question raised in chassidic 
thought:6 Why was the celebration of Simchas 
Torah not ordained on the festival of Shavuos, 
the season of the Giving of the Torah? Since that 
question is raised by Torah authorities, even 
though there is an answer, there is still room to 
say that Simchas Torah should be celebrated on 
Shavuos.

Similarly, regarding the matter at hand: 

Since the Torah mentions the question, 
“Why have You harmed this people?”, the ques-
tion remains forever. Even after the answer, “I 
appeared…,” was given, there is still validity 
for the  complaint, “Why have You harmed this 
people?”

Physical or Spiritual Labor?

3. One of the reasons why there is still room 
for this question is that although the subjugation 
endured in exile is a necessary preparatory stage 
for the revelations of the Ultimate Future, there 
is no need for it to be manifest in severe physical 
hardship. Physical subjugation can be exchanged 
for subjugation of a spiritual nature. As clarified 
in Torah Or,7 there exist spiritual counterparts 
to all the particular elements of the subjugation 
in Egypt outlined in the verse,8 “They embittered 
their lives with harsh labor, with mortar and 
bricks, and with every kind of work in the field”:9

“They embittered their lives” – this refers to 
the Torah, for it is our life;10

5. Sefer HaSichos 5702, p. 125.

6. See Toras Menachem, Sefer 
HaMaamarim Melukat, Vol. 1, p. 
249, et al.

7. Ibid., p. 49a.

8. Shmos 1:14.

9. See Zohar, Vol. I, p. 27a; Vol. III, 

p. 153a (in the Raaya Mehemna)., 
et al. 

10. The blessing Ahavas Olam in the 
Evening Service.

יָָא אִִין תּּוֹֹרָָה, כָָאטׁשׁ סְְ'אִִזי דָָא אוֹֹיף  ְ קַַשְׁ�
ט  לַַיְְ�בְּיְ �בְְּ וּּפנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  וּּריץ,  �תִִּ אַַ  אִִרי 

יָָא. ְ נָָאךְְ אַַלְְץ אַַן אָָרְְט אוֹֹיף דֶֶער קַַשְׁ�

וְְחָָמִִי  מוֹֹרִִי  ת  ַ � קְְדֻֻשַּׁ� בוֹֹד  �כְְּ וִִוי   –
אַַ  אִִין  גֶֶעזָָאגְְט  אַַמָָאל  הָָאט  אַַדְְוּּמ"ר 
דֶֶער  וֶֶועגְְן  הִִתְְוַַעֲֲדוּּת,  וּּבעוֹֹת'דִִקֶֶיער  ָ שָׁ�
טֵֵייט אִִין תּּוֹֹרַַת הַַחֲֲסִִידוּּת,  ְ יָָא וָָואס שְׁ� ְ קַַשְׁ�
גֶֶעוֶֶוען  קוֹֹבֵֵעַַ  נִִיט  מֶֶען  הָָאט  פַַארְְוָָואס 
ן  מַַ�תַַּ זְְמַַן   – וּּבעוֹֹת  ָ שָׁ� אוּּם  תּּוֹֹרָָה  מְְחַַת  שִׂ�ִ
טֵֵייט  ְ שְׁ� יָָא  ְ קַַשְׁ� דִִי  אלְְד  וִִו�בַּיַ אַַז  תּּוֹֹרָָתֵֵוּּנ, 
אִִין תּּוֹֹרָָה, אִִזי הֲֲגַַם עֶֶס אִִזי פַַארַַאן אוֹֹיף 
נָָאךְְ  אִִזי  וּּפנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  וּּריץ,  �תִִּ אַַ  אִִרי 
מְְחַַת  אַַלְְץ פַַארַַאן אַַן אָָרְְט צוּּ זָָאגְְן אַַז שִׂ�ִ

וּּבעוֹֹת – ָ תּּוֹֹרָָה זָָאל זַַיְְין שָׁ�

דִִי  אַַז  אלְְד  וִִו�בַּיַ דָָא:  אוֹֹיךְְ  אַַזוֹֹי  אוּּן 
טֵֵייט אִִין תּּוֹֹרָָה, אִִזי  ְ יָָא לָָמָָה הֲֲרֵֵעֹֹתָָ שְׁ� ְ קַַשְׁ�
וּּריץ וּּפן וָָאֵֵרָָא וג', הָָאט נָָאךְְ  אוֹֹיךְְ נָָאכְְן �תִִּ

אַַלְְץ אַַן אָָרְְט דִִי טַַעֲֲנָָה, לָָמָָה הֲֲרֵֵעֹֹתָָה.

דֶֶעם  אוֹֹיף  טַַעֲֲמִִים  דִִי  וּּפן  אֵֵיינֶֶער  ג. 
דֶֶעם  ן  הָָא�בְְּ טַַאקֶֶע  דַַארְְף  מֶֶען  הֲֲגַַם  אִִזי: 
הֲֲכָָנָָה  אַַ  אִִזי  דָָאס  וַַויְְלי  וּּלת  הַַ�גָָּ עְְבּּוּּד  ִ שִׁ�
לֶֶעָָתִִיד, וּּפנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן,  �דְְּ גִִילּּוּּיִִים  דִִי  צוּּ 
יְְטְְין  אוּּמְְ�בַַּ ער  אָָ�בֶֶּ דָָאס  דָָאךְְ  מֶֶען  קֶֶען 

עְְבּּוּּד. ִ אוֹֹפְְין גַַיְְסְְיטִִקְְין שִׁ�

אוֹֹרטז  תּּוֹֹרָָה  אִִין  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט  עֶֶר  וִִוי 
אֶֶת  וַַיְְמָָרְְוּּר  וּּפן  עְְבּּוּּד  ִ � הַַשִּׁ� רָָטֵֵי  ְ �פְּ אַַלֶֶע  דִִי 
וּּבִִלְְבֵֵנִִים  חֹֹמֶֶר  �בְְּ ה  ָ קָָשָׁ� עֲֲבוֹֹדָָה  �בַַּ הֶֶים  חַַ�יֵֵּ
וּּרחְְנִִיּּוּּת:  אִִין   – דֶֶה  ָ שָּׂ�� �בַַּ עֲֲבוֹֹדָָה  וּּבְְכָָל 
י הִִיא  �כִִּ הֶֶים הִִיא הַַתּּוֹֹרָָה  חַַ�יֵֵּ "וַַיְְמָָרְְוּּר אֶֶת 



פרתש תומש ד   |   לקוטי שיחתו 22

“with harsh labor” (avodah kasheh) – this refers to 
a kushia, a question or a logical objection raised in 
the course of a Talmudic debate;

“with mortar” (bechomer) – this refers to a kal va-
chomer, an a fortiori inference;

“and with every kind of work in the field” – this 
refers to the study of the Beraisa, the body of laws 
that were left outside the canon of the Mishnah and 
thus relate to “the field”;

“and with bricks” (leveinim) – this refers to the 
clarification of the law (in Aramaic, libun hilchesa).

Consult the extensive explanations in that source. 
In other words, our labor in Torah study can produce 
a refinement similar to that produced by the arduous 
physical labor in Egypt. Thus, we have a choice wheth-
er to undergo that refinement through toil in Torah 
study or through physical hardship.

The Toil of Unceasing Thought

4. Just as the subjugation in exile can be exchanged 
for spiritual subjugation, so too, the labor and stress 
of earning a livelihood – which is the primary dimen-
sion of exile11 – can be exchanged for labor and stress 
in Torah study.

The fundamental aspect of stress in earning a live-
lihood is encapsulated in the phrase,12 “There are many 
thoughts in a man’s heart.” In other words, we are con-
stantly thinking of different options, shifting from one 
to another, to the extent that we are left in a quandary 
what to do. This mental exertion can be exchanged for 
labor and stress in Torah study. The person should toil 
in Torah study until conflicting ways of understand-
ing arise; he should then continue his immersion in the 
subject which will inevitably lead to a situation where 
he is torn between the conflicting ideas without being 

11. Torah Or, p. 8d.

12. Cf. Mishlei 19:21; beginning of 
the series of maamarim entitled 
Mayim Rabbim, 5636.

יָָא,  ְ א קוּּשְׁ� �דָָּ ה  ָ קָָשָׁ� עֲֲבוֹֹדָָה  �בַַּ וּּני,  חַַ�יֵֵּ
א קַַל וָָחֹֹמֶֶר, וּּבְְכָָל עֲֲבוֹֹדָָה  חֹֹמֶֶר �דָָּ �בְְּ
א  �דָָּ וּּבִִלְְבֵֵנִִים  רַַיְְתָָא,  �בְְּ א  �דָָּ דֶֶה  ָ שָּׂ�� �בַַּ
אֲֲרִִוּּכית. ם �בַַּ ָ ן שָׁ� לִִבּּוּּן הִִלְְכְְתָָא", עַַ�יֵֵּ

וּּלת  הַַ�גָָּ עִִנְְיַַן  דֶֶעם  וִִוי  אַַזוֹֹי  ד. 
יְְטְְין אוֹֹיף  וּּׁשׁטוֹֹ קֶֶען מֶֶען אוּּמְְ�בַַּ פְְ �כִִּ
אוֹֹיךְְ  אַַזוֹֹי  וּּרחְְנִִיּּוּּת,  �בְְּ עִִנְְיָָנִִים  דִִי 
)וָָואס  רְְנָָסָָה  ַ הַַ�פַּ ת  וְְטִִרְְ�דַַּ יְְגִִעַַית 
וּּלתזי( קֶֶען  דָָאס אִִזי דֶֶער עִִקַַיר הַַ�גָָּ
א  יְְטְְין אוֹֹיף יְְגִִעָָיה וְְטִִרְְ�דָָּ מֶֶען אוּּמְְ�בַַּ

אִִין תּּוֹֹרָָה.

רְְנָָסָָה  ַ הַַ�פַּ ת  טִִרְְ�דַַּ דֶֶער עִִקָָיר וּּפן 
לֶֶב  בוֹֹת �בְְּ ָ אִִזי דָָאךְְ דֶֶער רַַבּּוֹֹת מַַחֲֲשָׁ�
זי אַַז עֶֶר וֵֵוייס נִִיט וִִוי צוּּ  חי, �בִִּ אִִׁשׁי
יְְטְְין  אוּּמְְ�בַַּ דָָאס  מֶֶען  קֶֶען   – טָָאן 
א אִִין תּּוֹֹרָָה. עֶֶר  אוֹֹיף יְְגִִעָָיה וְְטִִרְְ�דָָּ
זי  זַַיְְין אִִין תּּוֹֹרָָה, �בִִּ עַַ  מְְיַַ�גֵֵּ זִִיךְְ  זָָאל 
סְְבָָרָָא  אַַ  וֶֶוערְְן  וֶֶועט  אִִים  יי  �בַַּ אַַז 
עֶֶר  לְְכַַאן, אוּּן  סְְבָָרָָא  אַַ  לְְכַַאן אוּּן 
זַַיְְין,  מַַכְְרִִעַַי  קֶֶענֶֶען  נִִיט  וֶֶועט 



PAR SHAS Shmos IV  |  The Choice is Ours : Physical Toil or Spiritual Struggle23

13. HaYom Yom, entry for 4 Adar 
Sheni; quoting Sefer HaSichos 5697, 
p. 163.

able to reach an authoritative conclusion. Such a 
process is very tiring and disconcerting.

Rav Yosef Rosen, the Rogatchover Gaon, once 
said that Shabbos is the most difficult day of the 
week for him. During the middle of the week, 
whenever the crosscurrents within the flow of 
his intellectual creativity threatened to over-
whelm him, he found a solution. He was able to 
channel and control its prolific power by writing. 
Putting his thoughts into written letters limited 
the flow of ideas and made it easier for him to de-
cide between conflicting arguments. On Shabbos, 
without such an option, he had to toil intensely 
until he could make such a decision.

Similarly, it is related13 that, although the 
shul was very silent, in the course of delivering a 
maamar of Chassidus, the Mitteler Rebbe would 
sometimes quietly say, ”Sha… sha…!” The Rebbe 
Rashab explained that he was speaking to him-
self, trying to still the restless flow of creative 
thought within his own mind.

On the surface, one might ask: Why must one 
still the creative thought of his mind? 

Based on the above, we can understand that 
when there is an ongoing flow of creative thought 
in one’s mind, it is difficult to stop and reach a 
definitive resolution. After arriving at a tenta-
tive resolution, the person immediately gains a 
deeper insight into the idea, which leads to an 
opposite conception. This is reflected in a phrase 
that recurrently appears in the Mitteler Rebbe’s 
maamarim, “contrary to what was explained 
previously.” 

What Earns the Designation as ‘One Who Serves G-d’?

5. One of the primary hardships of the exile in 

יוֹֹתֵֵר. עַַ וּּמַַטְְרִִיד �בְְּ וָָואס דָָאס אִִזי מְְיַַ�גֵֵּ

הָָאט  אוֹֹן  �גָָּ אוֶֶוער  ָ רָָאגַַאטשָׁ� דֶֶער   –
וֶֶוערְְסְְטֶֶער  ְ שְׁ� דֶֶער  אַַז  גֶֶעזָָאגְְט,  אַַמָָאל 
ת.  �בָָּ ַ שַׁ� אִִים  יי  �בַַּ אִִזי  וָָואךְְ  וּּפן  טָָאג 
יי  �בַַּ וֶֶוערְְט  עֶֶס  וֶֶוען  וָָואךְְ,  אִִנְְימִִטְְין 
וּּפן  טְְרָָאם  ְ שְׁ� טַַארְְקֶֶער  ְ שְׁ� אַַ  זֵֵעֶֶייר  אִִים 
וּּסְְבָָרוֹֹת  לְְכַַאן  סְְבָָרוֹֹת  לוֹֹפְְין  עֶֶס  כֶֶל,  שֵׂ�ֵ
ן, וָָואס  רַַיְְ�בְּיְ ְ לְְכַַאן, הָָאט עֶֶר אַַן עֵֵצָָה – שְׁ�
כֶֶל־ לי דֶֶעם שֵׂ�ֵ תַַב זַַיְְינֶֶען מַַגְְ�בִִּ אוֹֹתִִיּּוֹֹת הַַ�כְְּ

לַַיְְכְְיטֶֶער  דֶֶעמָָאלְְט  עֶֶס  אִִזי  טְְרָָאם,  ְ שְׁ�
הָָאט  ת,  �בָָּ ַ שַׁ� ן  �כֵֵּ אֵֵין  ֶ � שֶּׁ� מַַה  זַַיְְין.  מַַכְְרִִעַַי 
עַַ  עֶֶר דָָאךְְ נִִיט דִִי עֵֵצָָה, וּּמז עֶֶר זִִיךְְ מְְיַַ�גֵֵּ

זי עֶֶר קֶֶען מַַכְְרִִעַַי זַַיְְין. יוֹֹתֵֵר, �בִִּ זַַיְְין �בְְּ

אוּּן אַַזוֹֹי וִִוי עֶֶס וֶֶוערְְט דֶֶערְְצֵֵלְְייטיט, 
י פְְלֶֶעגְְט  רֶֶ�בִִּ עַַת דֶֶער מִִטֶֶיעלֶֶער  ַ שַׁ� אַַז �בְְּ
טִִלי,  ְ זָָאגְְן חֲֲסִִידוּּת אִִזי גֶֶעוֶֶוען זֵֵעֶֶייר שְׁ�
עַַת חֲֲסִִידוּּת  ַ שַׁ� דָָאךְְ פְְלֶֶעגְְט עֶֶר אַַמָָאל �בְְּ
"בּּ(  ַ )מְְהוֹֹרַַשַׁ� י  רֶֶ�בִִּ דֶֶער  א.  ַ שַׁ� א,  ַ שַׁ� זָָאגְְן: 
גֶֶעוֶֶוען,  מְְבַַאֵֵר  עֶֶס  הָָאט  עֵֵדֶֶן  מָָתוֹֹ  ְ נִִשְׁ�
טִִלְְין  ְ אַַז דָָאס אִִזי גֶֶעוֶֶוען אוֹֹיף אַַיְְנְְיצוּּשְׁ�

טְְרָָאם וּּפן מוֹֹחַַ. ְ כֶֶל־שְׁ� דֶֶעם שֵׂ�ֵ

מֶֶען  דַַארְְף  פַַארְְוָָואס  פְְוּּלג,  אִִין 
טֶֶעלְְן נְְבִִעַַית הַַמּּוֹֹחִִין? ְ שְׁ� ְ אָָ�פְּ

וֶֶועט  גֶֶערֶֶעדט  הָָאט  מֶֶען  וִִוי  נָָאר 
נְְבִִעַַית  ד  טֵֵיין, וַַויְְלי מִִ�צַַּ ְ מֶֶען עֶֶס פַַארְְשְׁ�
זִִיךְְ  טֶֶעלְְן  ְ צוּּשְׁ� ְ אָָ�פְּ וֶֶוער  ְ שְׁ� אִִזי  הַַמּּוֹֹחִִין 
קוּּמְְט  עֶֶס  הֶֶחְְלֵֵט.  �בְְּ זַַיְְין  מַַכְְרִִעַַי  אוּּן 
וָָואס  הַַעֲֲמָָקָָה  טִִפֶֶיערֶֶע  אַַ  נָָאךְְ  גְְלַַיְְיךְְ 
וִִוי   – סְְבָָרָָא  פַַארְְקֶֶערְְטֶֶע  אַַ  רֶֶענְְגְְט  �בְְּ
רַַאךְְ אִִין מִִטֶֶיעלְְן  ְ �פְּ ְ דֶֶער אָָפְְטֶֶער אוֹֹסְְישְׁ�

"ל". �נַַּ לֹאֹ �כַַּ י'נְְס מַַאֲֲמָָרִִים: "�דְְּ רֶֶ�בִִּ

עִִנְְיָָנִִים  ט  ְ הוֹֹ�פְּי דִִי  וּּפן  אֵֵיינֶֶער  ה. 



פרתש תומש ד   |   לקוטי שיחתו 24

14. Sotah 11b.

15. Yevamos 65b.

16. Tanya, ch. 15.

17. Chagigah 9b.

18. Malachi 3:18.

Egypt was avodas perach, generally translated as 
“back-breaking labor.” What is meant by avodas 
perach? The Talmud14 explains that the Egyp-
tians gave work befitting men to women, and 
work befitting women to men, compelling them 
to perform work that deviated what they would 
ordinarily do. 

This dimension of avodas perach should also 
be replaced by its spiritual counterpart – carry-
ing out our Divine service of the Torah and its 
mitzvos in a manner that goes beyond our ordi-
nary service. 

In a physical sense, work befitting women is 
easier than work befitting men since “it is the na-
ture of man to conquer, but it is not the nature of 
women to conquer.”15 Nevertheless, since the eas-
ier tasks were not what is ordinary and natural for 
them, these tasks were considered back-breaking 
work.

The same applies in a spiritual sense: The task 
itself may be something small. However, since 
accomplishing that task requires a person to de-
viate from his ordinary pattern, it is considered 
back-breaking work that can replace back-break-
ing physical work. 

As Tanya16 clarifies, the Talmud17 describes a 
person who reviews his studies a mere 100 times 
as “one who does not serve [G-d],”18 and one 
who reviews his studies 101 times as “one who 
serves G-d” because “in that era, the pattern was 
to review one’s studies 100 times.” Although the 
101st time is merely one additional review, since 
it challenges the person to change his nature, he is 
worthy as being called “one who serves G-d.”

The significance of 101 can be explained as fol-
lows: 100 refers to the 10 powers of the soul, as 

מִִצְְרַַיִִם  גָָוּּלת  �בְְּ גֶֶעוֶֶוען  זַַיְְינֶֶען  וֶֶועלְְכֶֶע 
רֶֶךְְ". וָָואס מֵֵנְְייט עֲֲבוֹֹדַַת  ֶ אִִזי "עֲֲבוֹֹדַַת �פֶּ
ן  הָָא�בְְּ זֵֵיי  אַַז  גְְמָָרָָאכ,  דִִי  זָָאגְְט   – רֶֶךְְ  ֶ �פֶּ
עט צוּּ פְְרוֹֹעֶֶין  אַַרְְ�בֶֶּ ע  ֶ ן מֶֶענֶֶערְְשֶׁ� גֶֶעגֶֶע�בְְּ
וָָואס  מֶֶענֶֶער,  צוּּ  עט  אַַרְְ�בֶֶּ פְְרוֹֹעֶֶין  אוּּן 

דָָאס אִִזי נִִיט וִִוי גֶֶעוֵֵונְְיילֶֶעךְְ.

רֶֶךְְ  ֶ אִִזי אוֹֹיךְְ דֶֶעם עִִנְְיָָן וּּפן עֲֲבוֹֹדַַת �פֶּ
זָָאל  דָָאס  יְְטְְין  ערְְ�בַַּ אִִ�בֶּיֶ מֶֶען  דַַארְְף 
אִִין  עֲֲבוֹֹדָָה  דִִי  אַַז  וּּרחְְנִִיּּוּּת,  אִִין  זַַיְְין 
דִִי  וִִוי  מֶֶער  זַַיְְין  דַַארְְף  וּּמִִצְְווֹֹת  תּּוֹֹרָָה 

גֶֶעוואוֹֹנְְיהַַיְְיט.

רֶֶךְְ  ֶ �פֶּ עֲֲבוֹֹדַַת  אִִין  וִִוי  אַַזוֹֹי  אוּּן 
וּּפן  עט  אַַרְְ�בֶֶּ דִִי  דָָאךְְ  אִִזי  מִִיּּוּּת  ְ גַַשְׁ� �בְְּ
עט,  אַַרְְ�בֶֶּ מֶֶענֶֶער  וּּפן  גְְרִִנְְיגֶֶער  פְְרוֹֹעֶֶין 
ה  ָ � אִִשָּׁ� וְְאֵֵין  ֹׁשׁ  לִִכְְ�בֹּ רְְכּּוֹֹ  �דַַּ אִִׁשׁי  וָָואוּּרם 
ד  מִִ�צַַּ וּּפנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  כא,  ֹׁשׁ לִִכְְ�בֹּ הּּ  רְְכָּ�ָ �דַַּ
זֵֵעֶֶייר  וִִוי  נִִיט  אִִזי  עֶֶס  וָָואס  דֶֶעם 

רֶֶךְְ. ֶ גֶֶעוואוֹֹנְְיהַַיְְיט אִִזי דָָאס עֲֲבוֹֹדַַת �פֶּ

אַַזוֹֹי אוֹֹיךְְ אִִין וּּרחְְנִִיּּוּּת, אַַז דִִי עֲֲבוֹֹדָָה 
ער  אָָ�בֶֶּ קְְלֵֵנִִייקַַייְְיט,  אַַ  זַַיְְין  קֶֶען  אַַלֵֵיין 
ה  �נֶֶּ ַ מְְשַׁ� עֶֶר  אִִרי וּּמז  צוּּלִִבּּי  אַַז  אלְְד  וִִו�בַּיַ
דָָאס  יְְיט  פַַארְְ�בַַּ גֶֶעוואוֹֹנְְיהַַיְְיט,  זַַיְְין  זַַיְְין 

מִִיּּוּּת. ְ גַַשְׁ� רֶֶךְְ �בְְּ ֶ דִִי עֲֲבוֹֹדַַת �פֶּ

דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט  וֶֶוערְְט  עֶֶס  וִִוי  אַַזוֹֹי  אוּּן 
נְְיָָאבכ דֶֶער טַַעַַם אוֹֹיף דֶֶעם וָָואס  אִִין �תַַּ
רְְקוֹֹ  ִ �פִּ וֹֹנֶֶה  ׁ הַַשּׁ� אַַז  זָָאגְְט,  גְְמָָרָָאגכ  דִִי 
עָָמִִים לְְבָָד וֶֶוערְְט אָָנְְגֶֶעוּּרפְְן לֹאֹ  ְ מֵֵאָָה �פְּ
עָָמִִים  ְ �פְּ מֵֵאָָה  רְְקוֹֹ  ִ �פִּ וֹֹנֶֶה  ׁ הַַשּׁ� אוּּן  עֲֲבָָדוֹֹ 
אֱֱלֹקִִֹים,  עוֹֹבֵֵד  אָָנְְגֶֶעוּּרפְְן  וֶֶוערְְט  וְְאֶֶחָָד 
וִִוי  מֶֶער  נִִיט  דָָאךְְ  אִִזי  דָָאס  כָָאטׁשׁ  אַַז 
אִִזי  עֶֶר  אלְְד  וִִו�בַּיַ נָָאר  מָָאל,  אֵֵיין  נָָאךְְ 
גֶֶעוואוֹֹנְְיהַַיְְיט,  זַַיְְין  טֶֶבַַע,  זַַיְְין  ה  �נֶֶּ ַ מְְשַׁ�
נוֹֹת  ְ לִִשְׁ� הָָרְְגִִוּּלית  הָָיָָה  מֵֵיהֶֶים  �בִִּ ֶ "שֶׁ�
עֶֶר  הֵֵסְְייט  עָָמִִים",  ְ �פְּ מֵֵאָָה  רֶֶק  ֶ �פֶּ ל  כָּ�ָ
אֶֶחָָד  דֶֶעם  דוּּרְְךְְ  )אוּּן  אֱֱלֹקִִֹים.  עוֹֹבֵֵד 



PAR SHAS Shmos IV  |  The Choice is Ours : Physical Toil or Spiritual Struggle25

19. See Likkutei Torah, Devarim, p. 
22c, and the sources cited there.

20. Rambam, Hilchos Geirushin 
2:20.

In other words, there are three 

levels of the person’s will operating 
simultaneously: a) his true inner 
will, which desires to carry out G-d’s 
will, b) his conscious will which is 
susceptible to the influence of his 
evil inclination, and c) his will that is 

dependent upon his Divine service, 
which compels him to go against 
his evil inclination and conduct 
himself according to his inner will. 
See Likkutei Sichos, Vol. 2, p. 484, 
footnote 16.

they are all interconnected (10x10=100). When 
the person reviews his studies 101 times, through 
the one additional time, he accesses and expresses 
his yechidah – the core dimension of the soul that 
transcends these specific potentials – whose spiri-
tual parallel is the aspect of kesser.19

When Compulsion is a Virtue

6. There is another particular dimension of the 
above concept: As mentioned above, even an easy 
service – since it involves a change from one’s ordi-
nary pattern – can replace back-breaking physical 
labor and cause a person to be deemed “one who 
serves G-d.” 

Moreover, even when the person’s deviation 
from his ordinary pattern has not been internal-
ized, meaning to say that, internally, he remains 
in his previous situation and he merely compels 
himself against his will, he nevertheless attains the 
virtue of being “one who serves G-d.”

The reason he is deemed “one who serves G-d,” 
even though his Divine service is not internalized, is 
that a Jew’s inner will is good. Any departure from 
that inner will comes only because his evil inclina-
tion forces him to do so, and compulsion against 
his will is sufficient to overcome the influence of the 
evil inclination and reveal his true nature.20

Harnessing the Donkey

7. The preceding explanations enable us to un-
derstand the Alter Rebbe’s statements in Tanya, 
quoting the analogy the Talmud brings concern-
ing the virtue of reviewing one’s studies 101 times: 

 . פֶֶׁשׁ �נֶֶּ �בַַּ ֶ שֶׁ� יְְחִִדָָיה  אִִין  עֶֶר  דֶֶערְְלַַאנְְגְְט 
וּּללִִים  הַַ�כְְּ ֹחוֹֹת  �כֹּ ר  עָָמִִים – עֶֶשֶׂ�ֶ ְ מֵֵאָָה �פְּ
חִִנַַית  �בְְּ  – וְְאֶֶחָָד  עָָמִִים  ְ �פְּ מֵֵאָָה  ר.  עֶֶשֶׂ�ֶ �בְְּ
חִִנַַית  יְְחִִדָָיה, וָָואס לְְמַַעְְלָָה אִִזי דָָאס �בְְּ

תֶֶרכד(. הַַ�כֶֶּ

רָָט אִִזי דָָא אִִין דֶֶעם, אַַז  ְ ו. נָָאךְְ אַַ �פְּ
גְְרִִנְְיגֶֶער  אַַ  דוּּרְְךְְ  אוֹֹיךְְ  וָָואס  נָָאר  נִִיט 
אַַן  אִִזי  עֶֶס  אַַז  אלְְד  וִִו�בַּיַ עֲֲבוֹֹדָָה, 
גֶֶעוואוֹֹנְְיהַַיְְיט,  זַַיְְין  וּּפן  עֶֶנְְדֶֶעוּּרנְְג 
רֶֶךְְ  ֶ �פֶּ עֲֲבוֹֹדַַת  דִִי  דָָאס  יְְיט  פַַארְְ�בַַּ
עוֹֹבֵֵד  הֵֵסְְייט  עֶֶר  אוּּן  מִִיּּוּּת  ְ גַַשְׁ� �בְְּ

אֱֱלֹקִִֹים;

וֶֶוען  אוֹֹךְ�י  אַַז  מֶֶערֶֶער,  נָָאךְ� 
זַַיְְין  וּּפן  עֶֶנְְדֶֶעוּּרנְְג  דָָאזִִקֶֶיע  דִִי 
נִִמִִייּּוּּת,  ְ גֶֶעוואוֹֹנְְיהַַיְְיט אִִזי נִִיט אִִין אַַ �פְּ
ט  לַַיְְ�בְּיְ פְְנִִמִִייּּוּּת פַַארְְ�בְְּ דָָאס הֵֵסְְייט אַַז �בִִּ
עֶֶר אִִין זַַיְְין פְְרִִעֶֶירְְדִִקֶֶיער רְְגִִוּּלית, עֶֶס 
עַַל  �בְְּ זִִיךְְ  נוֹֹיט  עֶֶר  וָָואס  נִִיט  אִִזי מֶֶער 
וּּפן  מַַעֲֲלָָה  דִִי  אוֹֹיךְְ  עֶֶר  הָָאט  רְְחוֹֹ,  כָּ�ָ

עוֹֹבֵֵד אֱֱלֹקִִֹים.

וַַויְְלי דִִי  דֶֶער טַַעַַם אוֹֹיף דֶֶעם אִִזי, 
דָָאךְְ  אִִזי  אִִדְְין  אַַ  וּּפן  הָָרָָצוֹֹן  נִִמִִייּּוֹֹת  ְ �פְּ
אוֹֹנְְסוֹֹ,  הָָרָָע  צֶֶר  הַַ�יֵֵּ ֶ שֶׁ� נִִיט  מֶֶער  טוֹֹב, 
ה  פִִ�יָָּ יק אוֹֹיךְְ דִִי �כְְּ ִ אִִזי אוֹֹיף דֶֶעם מַַסְְ�פִּ

רְְחוֹֹכה. עַַל כָּ�ָ �בְְּ

אוֹֹיךְְ  מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶעם  לוֹֹיט  ז. 
י  רֶֶ�בִִּ אַַלְְטֶֶער  דֶֶער  וָָואס  טֵֵיין,  ְ פַַארְְשְׁ�
מָָרָָא  ל הַַ�גְְּ ָ נְְיָָא דֶֶעם מָָשָׁ� רֶֶענְְגְְט אִִין �תַַּ �בְְּ



פרתש תומש ד   |   לקוטי שיחתו 26

21. To cite an example: Water serves 
as analogy for the Divine attribute 
of chesed (“kindness”) in that it is 
soothing and refreshing, takes the 
form of the container in which it 
is found, flows downward, and has 
other qualities. The reason for these 
similarities is that water derives 

from chesed and, indeed, is one of 
the manifestations of chesed on this 
material plane.

22. See Likkutei Sichos, Vol. 7, p. 
154ff., which explains this concept.

23. Shmos 23:5.

24. Quoted in Hayom Yom, entry 

28 Shvat; see Kesser Shem Tov, 
Hosafos, sec. 21, and the references 
cited there. See also Likkutei Sichos, 
Vol. 1, p. 32, which focuses on this 
teaching.

25. The term used for “human” in 
the main text is midaber, literally, a 
“speaker.” See Likkutei Sichos, Vol. 6, 

“[When renting] a donkey in the marketplace, one 
can be rented [to travel] 10 parsaos for a zuz, but [the 
price to travel] 11 parsaos is [double], two zuzim, 
because it is more than the commonplace practice.” 

On the surface, it is puzzling why the Alter Rebbe 
includes the analogy of donkeys in Tanya. Seeming-
ly, it would have been sufficient to mention only the 
Talmud’s statements regarding the virtue of review-
ing one’s studies 101 times. We are forced to say that 
the analogy of donkeys is relevant to understanding 
the concept of deviating from one’s ordinary pat-
tern which is the subject of the discussion in Tanya.

The relevance of that analogy can be understood 
by first focusing on a well-known principle: Every 
detail of an analogy given by the Torah corresponds 
to what it represents. The entity on the physical plane 
(the analogy) derives from and manifests the spiritu-
al reality (the analogue).21 Accordingly, the analogy 
must reflect the analogue in all its particulars.22

Similarly, in the present context, the body is de-
scribed with the analogy of a donkey, for the words 
chamor, “donkey,” and chomer, “material substance,” 
share the same root letters. A Jew is charged with 
the mitzvah, “You shall certainly assist…”23 i.e., to 
raise a fallen donkey from the ground. As explained 
in Chassidus,24 the spiritual counterpart of this mitz-
vah is that a person should not content himself with 
Divine service relevant to the soul alone but should 
raise the donkey, i.e., refine the body as well.

There are two modes to carry out this endeavor:

a) One must transform the body from being a 
donkey, making it human-like;25 this is the mode of 
ishapcha, transformation.

רִִים  כָּ�ָ שְׂ�ְ �נִִּ ֶ שֶׁ� רִִים  ָ חַַ�מָּ ל  ֶ שֶׁ� וּּׁשׁק  " וּּפן 
ר  עָָשָׂ�ָ וּּלְְאַַחַַד  וּּזזָָא  �בְְּ רְְסֵֵי  ַ �פַּ ר  לְְעֶֶשֶׂ�ֶ
יוֹֹתֵֵר  הוּּא  ֶ שֶׁ� נֵֵי  ְ מִִ�פְּ וּּזזֵֵי  תְְרֵֵי  �בִִּ רְְסֵֵי  ַ �פַּ

מֵֵרְְגִִוּּליתָָם".

וּּמבָָן,  נִִיט  אִִזי  וְְלִִכְְאוֹֹרָָה 
אִִין  רֶֶענְְגֶֶען  �בְְּ עֶֶר  דַַארְְף  פַַארְְוָָואס 
רִִים, עֶֶר  ָ ל וּּפן דִִי חַַ�מָּ ָ נְְיָָא דֶֶעם מָָשָׁ� �תַַּ
רֶֶענְְגֶֶען נָָאר וָָואס  הָָאט גֶֶעדַַארְְפְְט �בְְּ
דִִי גְְמָָרָָא זָָאגְְט אִִין דֶֶער מַַעֲֲלָָה וּּפן 
וְְאֶֶחָָד;  עָָמִִים  ְ �פְּ מֵֵאָָה  רְְקוֹֹ  ִ �פִּ וֹֹנֶֶה  ׁ הַַשּׁ�
ל  ָ מָָשָׁ� דֶֶער  אַַז  זָָאגְְן,  דָָאךְְ  מֶֶען  וּּמז 
טַַאנְְד  ְ רִִים אִִזי נוֹֹגֵֵעַַ צוּּם פַַארְְשְׁ� ָ הַַחַַ�מָּ
וֶֶועגְְן  הָָרְְגִִוּּלית  נּּיוּּי  ִ שִׁ� וּּפן  עִִנְְיָָן  וּּפן 

נְְיָָא. וֶֶועלְְכְְן עֶֶר רֶֶעדט דָָארְְט אִִין �תַַּ

ים  הַַקְְ�דִִּ טֵֵיין �בְְּ ְ וֶֶועט מֶֶען עֶֶס פַַארְְשְׁ�
זַַיְְינֶֶען  ל  ָ תּּוֹֹרָָה־מָָשָׁ� אַַ  אִִין  אַַז  דוּּעַַ  הַַ�יָָּ
מַַתְְאִִים  ל  ָ מָָשָׁ� וּּפן  רָָטִִים  ְ �פְּ אַַלֶֶע 
אִִזי  ל  ָ מָָשָׁ� דֶֶער  וָָואוּּרם  ל,  ָ נִִמְְשָׁ� צוּּם 
וּּמזְְן  מֵֵלָָיא  �בְְּ ל,  ָ מְְשָׁ� מֵֵהַַ�נִִּ ל  ֵ לְְשֵׁ� �תַַּ ְ נִִשְׁ�

רָָטִִים. ְ דָָאךְְ מַַתְְאִִים זַַיְְין אַַלֶֶע �פְּ

וֶֶוערְְט  חֲֲמוֹֹר  "ל:  הַַ�נַַּ �בְְּ כֵֵן  וּּכְְוֹ�מ 
אָָנְְגֶֶעוּּרפְְן דֶֶער גּּוּּף. אוּּן מֶֶען מָָאנְְט 
עֲֲזֹֹב עַַמּּוֹֹוכ, מְְ'זָָאל  יי אַַ אִִדְְין עָָזֹֹב �תַַּ �בַַּ
עֲֲבוֹֹדָָה  מִִיט  זַַיְְין  ק  ֵ �פֵּ מִִסְְ�תַַּ נִִיט  זִִיךְְ 
מָָה  ָ נְְשָׁ� דֶֶער  צוּ�  יךְְ  �יָָּ ַ שַׁ� אִִזי  וָָואס 
אוֹֹיךְְ  זַַיְְין  מְְבָָרֵֵר  מְְ'זָָאל  נָָאר  אַַלֵֵיין, 

דֶֶעם גּּוּּף.

אוּּן אִִין דֶֶעם זַַיְְינֶֶען פַַארַַאן צְְוֵֵויי 
ים: אוֹֹפַַ�נִִּ

חֲֲמוֹֹר,  אוֹֹיס  גּּוּּף  דֶֶעם  מַַאכְְן  א( 
 – ר  מְְדַַבֵּ�ֵ אַ�  פַַאר  אִִים  מַַאכְְן 

כָָא. ְ אִִתְְהַַ�פְּ



PAR SHAS Shmos IV  |  The Choice is Ours : Physical Toil or Spiritual Struggle27

p. 115ff., which explains why this 
term reflects man’s unique qualities.

26. Likkutei Dibburim, Vol. 1, p. 30a.

27. The intent is that even though 
the person’s conscious mind has not 
fully internalized his Divine service, 
since his actions are aligned with 

his inner will, he is justifiably called 
“one who serves G-d.”

There is a well-known story:26 Once, when 
the Alter Rebbe had prepared to return home 
from Mezritch, the son of the Maggid of Mez-
ritch, Rav Avraham (commonly known as der 
Malach, “the angel”), went to accompany him. 
Rav Avraham told the wagon-driver, “Whip 
the horses until they stop being horses” (or, 
according to another version, “Whip them un-
til they know that they are horses”). Hearing 
this, the Alter Rebbe said that he had learned a 
new path in Divine service. He postponed his 
journey home and remained in Mezritch for a 
longer time.

b) The body retains its animal-like nature, re-
maining as it is, and yet, the person compels it 
to change its pattern; this is the mode of iscafia, 
subjugation. A person who carries out such Di-
vine service is also called “one who serves G-d.”27

This is the concept that is alluded to by the 
details of the analogy of renting a donkey in 
the marketplace. A rented donkey was not pur-
chased; in other words, the donkey did not 
become the property of the renter. (In the ana-
logue, becoming the owner of the donkey reflects 
the Divine service of ishapcha.) In this instance, 
the donkey was merely rented, meaning that it 
remained in the same domain as before. Nev-
ertheless, the renter does not reckon with its 
natural pattern of traveling only ten parseos and 
has it work more than what it is accustomed to.

Similar concepts also apply in the spiritual 
counterpart. The body remains in its materi-
al form as it naturally is. Nevertheless, since 
the person compels the physical matter of the 
body against its will, he is called “one who 
serves G-d.”

אַַז  סִִפּּיוּּר,  דֶֶער  יָָדוּּעַַ  דָָאךְְ  אִִזי  עֶֶס   –
גֶֶעהַַאלְְטְְן  הָָאט  י  רֶֶ�בִִּ אַַלְְטֶֶער  דֶֶער  עַַת  ַ שַׁ� �בְְּ
אִִזי  אַַהֵֵיים,  מֶֶעזְְרִִיטׁשׁ  וּּפן  פָָארְְן  יי  �בַַּ
לְְאָָךְְ )דֶֶעם  ַ דוֹֹׁשׁ הָָרַַב הַַ�מַּ גֶֶעגַַאנְְגֶֶען הָָרַַב הַַ�קָָּ
אגְְלֵֵטְְיין אִִים.  �בַַּ וּּזן(  יד'ס  מַַ�גִִּ ער  ֶ מֶֶעזְְרִִיטשֶׁ�
עַַל עֲֲגָָלָָה  הָָאט דֶֶער מַַלְְאָָךְְ גֶֶעזָָאגְְט צוּּם �בַַּ
מַַיְְסְְין דִִי פֶֶערְְד אַַז דִִי פֶֶערְְד  ְ – מְְ'דַַארְְף שְׁ�
זָָאלְְן וֶֶוערְְן אוֹֹיס פֶֶערְְד. נָָאךְְ אַַ וּּנסַַח: אַַז דִִי 
פֶֶערְְד זָָאלְְן וִִוסְְין אַַז זֵֵיי זַַיְְינֶֶען פֶֶערְְד. הָָאט 
י גֶֶעזָָאגְְט, אַַז עֶֶס אִִזי אִִים  דֶֶער אַַלְְטֶֶער רֶֶ�בִִּ
הָָאט  אוּּן  עֲֲבוֹֹדָָה,  אִִין  דֶֶרֶֶךְְ  אַַ  צוּּגֶֶעקוּּמֶֶען 
ן  לִִ�בְּיְ ערְְגֶֶע�בְְּ גֶֶעלֵֵייגְְט דִִי נְְסִִעָָיה, אוּּן אִִ�בֶּיֶ ְ אָָ�פְּ

נָָאךְְ אַַ צַַיְְיט אִִין מֶֶעזְְרִִיטׁשׁ –

זָָאל  אִִזי,  עֶֶר  וִִוי  מַַהוּּתוֹֹ  �בְְּ זַַייְְעֶֶנְְדִִיק  ב( 
רְְגִִוּּליתוֹֹ  זַַיְְין  ה  �נֶֶּ ַ זַַיְְין אוּּן מְְשַׁ� כּּוֹֹפֶֶה  זִִיךְְ  עֶֶר 
פְְיָָא. אוּּן אוֹֹיךְְ דוּּרְְךְְ דֶֶעם אוֹֹפֶֶן וּּפן  – אִִתְְ�כַַּ

פְְיָָא, הֵֵסְְייט עֶֶר אַַן עוֹֹבֵֵד אֱֱלֹקִִֹים. אִִתְְ�כַַּ

ל  ָ שָׁ� ָ רָָטֵֵי הַַ�מָּ ְ ז אִִין דִִי �פְּ ָ אוּּן דָָאס אִִזי מְְוּּר�מָּ
רִִים: ָ ל חַַ�מָּ ֶ וּּׁשׁק שֶׁ� וּּפן 

גֶֶעקוֹֹפְְיט,  נִִיט  עֶֶר  הָָאט  חֲֲמוֹֹר  דֶֶעם 
גֶֶעוָָוארְְן  נִִיט  אִִזי  חֲֲמוֹֹר  דֶֶער  הֵֵסְְייט  דָָאס 
כָָא(, עֶֶר  ְ ל הוא עִִנְְיַַן אִִתְְהַַ�פְּ ָ מְְשָׁ� זַַיְְינֶֶער )וּּבַַ�נִִּ
דָָאס  גֶֶעדוּּנְְגֶֶען,  וִִוי  נִִיט  מֶֶער  אִִים  הָָאט 
ן אִִין זַַיְְין  לִִ�בְּיְ הֵֵסְְייט אַַז דֶֶער חֲֲמוֹֹר אִִזי גֶֶע�בְְּ
וּּפנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  ער  אָָ�בֶֶּ וּּׁשׁת,  רְְ פְְרִִעֶֶירְְדִִקְְין 
צוּּ  רְְגִִוּּלית  זַַיְְין  מִִיט  נִִיט  זִִיךְְ  עֶֶר  רֶֶעכְְנְְט 
עט  רְְסֵֵי, אוּּן אַַרְְ�בֶֶּ ַ ר �פַּ פָָארְְן מֶֶער נִִיט וִִוי עֶֶשֶׂ�ֶ

מִִיט אִִים יוֹֹתֵֵר מֵֵרְְגִִוּּליתוֹֹ.

הֲֲגַַם  אַַז  וּּרחְְנִִיּּוּּת,  אִִין  אוֹֹיךְְ  אִִזי  אַַזוֹֹי 
הוּּא,  ֶ שֶׁ� מוֹֹ  �כְְּ הַַוּּחמְְרִִי  בוֹֹ  מַַ�צָָּ �בְְּ אִִזי  גּּוּּף  דֶֶער 
אִִזי  עֶֶר  וָָואס  דֶֶעם  דוּּרְְךְְ  וּּפנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן, 
ל  כָּ�ָ עַַל  רְְחוֹֹ  כָּ�ָ עַַל  �בְְּ הַַגּּוּּף  חוֹֹמֶֶר  דֶֶעם  כּּוֹֹפֶֶה 
עוֹֹבֵֵד  אָָנְְגֶֶעוּּרפְְן  אוֹֹיךְְ  עֶֶר  וֶֶוערְְט  נִִים,  ָ פָּ�

אֱֱלֹקִִֹים.

)משיחת ש״פ אורא, תשי"א(



פרתש תומש ד   |   לקוטי שיחתו 28

ונ, ד. טו(
מט, א. טז(

רותה ארו ח, ד. זי(
ד״ה ימם יברם לרת״ו ותלחתב. חי( 

הוים וים – ד אדר ינש. יט( 

סוטה יא, ב. כ( 
תומבי סה, ב. כא(

רפק טו. בכ(
גיגחה ט, ב. גכ(

זע לקוטי רותה ראה בכ, ג. שום נסמן. כד(

זע במר״ם התוכל ישורגן סוף פ"ב. כה(
הוים וים – כ״ח בשט. זע אךיו לקו"ש  וכ( 

ח"א עומד 32.



CREDITS:

Copyright by Sichos in English

Rabbi Eliyahu Touger
Rabbi Sholom Ber Wineberg
Translators 

Rabbi Sholom Zirkind
Rabbi Zalmy Avtzon
Content Editors 

Uriella Sagiv
Copy Editors

Yosef Yitzchok Turner 
Typesetting 

Spotlight Design 
Layout and Cover

Mayer Preger 
Advisory Board

Rabbi Shmuel Avtzon
Director, Sichos In English

הרה”ת ר’ משה יהודה בן ר’ צבי יוסף ע”ה
Rabbi Moshe Kotlarsky OBM, 
whose commitment has brought this sacred initiative to fruition




