
וארא

VAEIRA

LIKKUTEI SICHOS, VOLUME 1, P. *****

I N S I G H T S  I N T O  T H E  W E E K L Y  P A R S H A  

B Y  T H E  L U B A V I T C H E R  R E B B E

VAEIRA  וארא
VOLUME 1, P. 119-127

NEW





Dedicated to

Emmanuel (Mendel) 
Karp 

1905 - 1989 
son of Bernard (Berl) and Rose (Rezele)

•

Manny Karp was born in the United States, 
in 1905. His first language was Yiddish. 

Losing his mother to the Spanish Flu shaped 
his resilience and commitment to helping 
others, ultimately leading to a career as a 

guidance counselor in Philadelphia public 
schools. He also served many years as the 
director of Camp Akiba in the Poconos. 

Karp’s legacy is characterized by his optimism 
and unwavering dedication to learning and 
mentorship. Emmanuel Karp died in 1989.



פרשת אראו א   |   לקוטי שיחות פרשת אראו א4   |   לקוטי שיחות 4

Introduction

Which is a more necessary first step in spiritual growth? Turning away from undesir-
able qualities – in other words, holding one’s natural desires in check if they will lead 
to negative spiritual consequences – or actively doing good, energetically spreading 

light and goodness?

The Rebbe poses that question in the context of the plagues that broke the spirit of the Egyp-
tians and enabled the Jews to leave Egypt. His answer not only tells a story of ancient history but 
also provides practical guidance for our Divine service.

Egypt is not just a physical place, but a mindset that we must all confront. Mitzrayim, He-
brew for Egypt, means “boundaries” and “limitations.” To serve G-d as we should, we have to 
break out of Egypt, overcoming whatever forces hold us back from spiritual progress.

The first two plagues that broke the spirit of the Egyptians – the water that was transformed 
into blood and the frogs that swarmed all over the land – give us insight into how we might 
break out of our personal Egypt.

Water is cold, while blood represents warmth and vitality. The first step in breaking out of 
Egypt is replacing coldness with warmth. Coldness – i.e., indifference and passivity toward holi-
ness – is the root of spiritual exile. When coldness takes hold, all forces that oppose holiness find 
their foothold. This must be countered with warmth.

The second plague – the swarms of frogs, cold-blooded amphibians – represents a different 
motif. Just as there is positive fire and energy, there is negative fire and energy, self-destructive 
passion. The frogs cooled this negative energy. This, too, was a prerequisite for leaving Egypt. 
Not only was it necessary to generate warmth for holiness, but it was also necessary to dampen 
the false heat of worldly pursuits.

Vaeira I  |  אראו א
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas VaEira, 5718 (1958)



PAR SHAS Vaeira  I  |   From Frigidit y to Vitalit y5

א. וִִוי מֶֶען הָָאט שׁׁוֹֹין אַַ סַַךְְ מָָאל גֶֶערֶֶעדט, 
אַַז אַַלֶֶע עִִנְְיָָנִִים פוּּן תּּוֹֹרָָה, נִִיט נָָאר דִִי דִִינִִים 
הוֹֹרָָאָָה  אַַ  זַַיְְינֶֶען  סִִיפּּוּּרִִים,  דִִי  אוֹֹיךְְ  נָָאר 
אִִין   – הוֹֹרָָאָָה  שׁׁוֹֹן  מִִ�לָָּ תּּוֹֹרָָה   – )אָָנְְוַַויְְיזוּּנְְג( 
ל  יֶֶעדֶֶער צַַיְְיט אוּּן אִִין יֶֶעדֶֶער אָָרְְט, עַַד סוֹֹף כָּ�ָ
נִִצְְחִִיּּוּּת  עִִנְְיָָן פוּּן  אִִיז דֶֶער  הַַדּּוֹֹרוֹֹת. אוּּן דָָאס 

הַַתּּוֹֹרָָה.

דֶֶערְְצֵֵיילוּּנְְגֶֶען  דִִי  אֲֲפִִילוּּ  אַַז  הֵֵייסְְט,  דָָאס 
פַַארְְבּּוּּנְְדְְן  זַַיְְינֶֶען  וָָואס  ן,  ְ עעֶֶנִִי�שְׁ ֶ גֶֶע�שֶׁ אוּּן 
יךְְ אִִין  �יָָּ ַ ב, וָָואס אִִיז נִִיט �שַׁ מִִיט אַַ מַַעֲֲמָָד וּּמַַ�צָָּ
ד נִִצְְחִִיּּוּּת הַַתּּוֹֹרָָה,  ער מִִ�צַַּ אִִיצְְטִִיקֶֶע דוֹֹרוֹֹת, אָָ�בֶֶּ

זַַיְְינֶֶען אוֹֹיךְְ זֵֵיי אַַ הוֹֹרָָאָָה אִִין יֶֶעדְְן דוֹֹר.

יי אַַלֶֶע סִִיפּּוּּרֵֵי הַַתּּוֹֹרָָה, אוּּן  אַַזוֹֹי אִִיז דָָאס �בַַּ
ן דִִי סִִיפּּוּּרִִים וֶֶועגְְן יְְצִִיאַַת מִִצְְרַַיִִם. �כֵֵּ ֶ ל �שֶׁ מִִכָּ�ָ

אִִיז  מִִצְְרַַיִִם  יְְצִִיאַַת  זְְכִִירַַת  פוּּן  מִִצְְוָָה  דִִי 
יֶֶעדְְן טָָאג, וַַויְְיל דֶֶער עִִנְְיָָן פוּּן יְְצִִיאַַת מִִצְְרַַיִִם 
עֲֲבוֹֹדָָה  וּּרחְְנִִיּּוּּת'דִִיקֶֶער  דֶֶער  אִִין  פַַארַַאן  אִִיז 
י  ן יֶֶעדְְן טָָאג, וִִוי דֶֶער אַַלְְטֶֶער רֶֶ�בִִּ ְ פוּּן מֶֶענְְט�שְׁ
מ"ז(  רֶֶק  ֶ )�פֶּ נְְיָָא  �תַַּ אִִין  אֲֲרִִיוּּכת  �בַַּ דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט 
אַַלֶֶע  אַַז  זִִיכֶֶער  דָָאךְְ  אִִיז  אוֹֹר.  תּּוֹֹרָָה  אִִין  אוּּן 
סִִיפּּוּּרִִים וָָואס דִִי תּּוֹֹרָָה דֶֶערְְצֵֵיילְְט וֶֶועגְְן דֶֶעם 
אוֹֹפֶֶן וִִוי דִִי אִִידְְן זַַיְְינֶֶען אַַרוֹֹיס פוּּן מִִצְְרַַיִִם אִִין 
מִִיּּוּּת, זַַיְְינֶֶען אַַ הוֹֹרָָאָָה אוֹֹיךְְ אִִין דֶֶעם אוֹֹפֶֶן  ְ גַַ�שְׁ

"יְְצִִיאַַת מִִצְְרַַיִִם" אִִין וּּרחְְנִִיּּוּּת.

יְְצִִיאַַת מִִצְְרַַיִִם אִִיז גֶֶעוֶֶוען  דֶֶער אָָנְְהוֹֹיבּּ פוּּן 
ר מַַכּּוֹֹת, וָָואס דוּּרְְךְְ זֵֵיי הָָאט מֶֶען  מִִיט דִִי עֶֶשֶׂ�ֶ
דֶֶעם  אוּּן  רְְעֹהֹ  ַ �פַּ פוּּן  טָָאלְְץ  ְ �שְׁ דֶֶעם  רָָאכְְן  צֶֶע�בְְּ
טָָאלְְץ פוּּן מִִצְְרַַיִִם. דָָאס אִִיז דָָאךְְ דֶֶער תּּוֹֹכֶֶן  ְ �שְׁ
פוּּן הַַיְְינְְטִִיקֶֶער סֶֶדְְרָָה, אִִין וֶֶועלְְכֶֶער עֶֶס וֶֶוערְְט 

עַַ וכ'. ם, צְְפַַרְְ�דֵֵּ דֶֶערְְצֵֵיילְְט וֶֶועגְְן דִִי מַַכּּוֹֹת �דָָּ

Not Only Then, but Now

1. As mentioned many times, every mat-
ter in the Torah – not only the laws, but also 
the stories – constitutes a directive that is 
applicable at every time and every place un-
til the end of time. (Indeed, the very word 
Torah shares the root letters of the word 
hora’ah, “directive.”) This is an expression of 
the eternality of the Torah.

In other words, although the stories re-
lated in the Torah happened at a specific 
time and in circumstances that are not rele-
vant at present, nevertheless, because of the 
eternality of the Torah, they too provide a 
directive in every generation.

This is true of all the stories in the Torah 
– and how much more so, regarding the sto-
ries of the Exodus from Egypt. The mitzvah 
of recalling the Exodus from Egypt applies 
every day because the concept of leaving 
Egypt is part of a person’s daily spiritual ser-
vice, as the Alter Rebbe clarifies at length in 
Tanya1 and in Torah Or.2 Certainly, all the 
stories the Torah relates regarding the man-
ner in which the Jews departed from Egypt 
in a physical sense serve also as directives 
regarding our spiritual Exodus from Egypt.

The Exodus from Egypt began with the 
Ten Plagues. They broke the pride of Pha-
raoh and the Egyptians. This is the theme 
of this week’s Torah portion, which speaks 
about the plagues: blood, frogs, etc.

1. Tanya, ch. 47. 2. Torah Or, p. 57b.

From Frigidity to Vitality



פרשת אראו א   |   לקוטי שיחות 6

An Unaccepted Answer
2. This week’s Torah reading begins with 

a description of the harsh oppression and 
subjugation that characterized the exile in 
Egypt. G-d’s words cited at the opening of 
Torah reading,3 “I appeared to Avraham…,” 
came in answer to Moshe’s question (at the 
end of Parshas Shmos),4 “Why have You 
harmed this people?.., You have not saved 
Your nation.”

The exile was so severe and the darkness 
so intense – it was a doubled and redoubled 
darkness – that even the mind of Moshe, 
who represented the ultimate of wisdom 
and intellect in the realm of holiness, could 
not understand the reason for it and he 
asked, “Why have You harmed this people?”

Even afterwards, when Moshe conveyed 
G-d’s reply to the Jewish people,5 “Therefore, 
tell the Children of Israel, ‘I am G-d, and I 
will take you out from under the burdens of 
the Egyptians,” transmitting to them the four 
promises of redemption, “They did not listen 
to Moshe due to their shortness of breath and 
difficult work.”6 Even the extraordinary rev-
elation of G-d’s name Havayah manifested 
then, as the verse states, “Therefore, tell the 
Children of Israel, ‘I am Havayah,’ ” which 
was a very lofty revelation, did not have a 
transformative effect. Notwithstanding all 
the above, their inner exile was not shattered; 
“They did not listen to Moshe.”

Certainly, their failure to hear the mes-
sage was not the fault of the agent who 
conveyed G-d’s word, for the agent was 
Moshe, about whom it is said,7 “the Divine 

3. Shmos 6:3.

4. Ibid. 5:22.

5. Ibid. 6:6.

6. Ibid. 6:9.

7. See Zohar, Vol. III, p. 232a, 7a, 
265a; Shmos Rabbah 3:15; Vayikra 

Rabbah 2:3; Mechilta, Shmos 18:19.

אִִיז  סֶֶדְְרָָה  הַַיְְינְְטִִיקֶֶער  פוּּן  אָָנְְהוֹֹיבּּ  דֶֶער  ב. 
אוּּן  אוּּנְְטֶֶערְְדְְרִִיוּּקנְְג  וֶֶוערֶֶער  ְ �שְׁ דֶֶער  וֶֶועגְְן 

גָָלוּּת אִִין מִִצְְרַַיִִם.

וֶֶוערְְטֶֶער  דִִי  מִִיט  אָָן  זִִיךְְ  ט  הוֹֹי�בְְּ סֶֶדְְרָָה  דִִי 
דֶֶעם  אִִיז  דָָאס  וָָואס  וג',  אַַבְְרָָהָָם  אֶֶל  וָָאֵֵרָָא 
יוּּנ אוֹֹיף  רַַ�בֵֵּ ה  ֶ עֶֶנְְטְְפֶֶער וּּצ מֹֹ�שֶׁ טְְנְְ'ס  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ
מוֹֹת( לָָמָָה הֲֲרֵֵעֹֹתָָה  ְ ת �שְׁ ַ רְְ�שַׁ ַ אֵֵלָָה )עֶֶנְְדֶֶע �פַּ ְ זַַיְְין �שְׁ

ךָָ. ֶ לְְ�תָָּ אֶֶת עַַ�מֶּ ל לֹאֹ הִִ�צַַּ ה וג' וְְהַַ�צֵֵּ לָָעָָם הַַ�זֶֶּ

מִִיט  טַַארְְק,  ְ �שְׁ אַַזוֹֹי  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  גָָלוּּת  דֶֶער 
פוּּל  ךְְ כָּ�ָ ֶ טַַארְְקֶֶער פִִינְְצְְטֶֶערְְקַַיְְיט – חֹֹ�שֶׁ ְ אַַזַַא �שְׁ
וּּנ, וָָואס עֶֶר  ה רַַ�בֵֵּ ֶ יי מֹֹ�שֶׁ ל – אַַז אֲֲפִִילוּּ �בַַּ ָ וּּמְְוּּכ�פָּ
אִִיז  ה,  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ �דִִּ כֶֶל  ֵ וְְהַַשֵּׂ�� הַַחָָכְְמָָה  כְְלִִית  �תַַּ אִִיז 
אָָרְְט  קֵֵיין  גֶֶעוֶֶוען  נִִיט  כֶֶל  שֵׂ�ֵ זַַיְְין  אִִין  אֲֲפִִילוּּ 
לָָמָָה  גֶֶעפְְרֶֶעגְְט:  הָָאט  עֶֶר  אוּּן  דֶֶעם,  אוֹֹיף 

ה. הֲֲרֵֵעֹֹתָָה לָָעָָם הַַ�זֶֶּ

הָָאט  יוּ�נ  רַַ�בֵֵּ ה  ֶ מֹֹ�שֶׁ וֶֶוען  נָָאכְְדֶֶעם,  אוֹֹיךְְ 
עֶֶנְְטְְפֶֶער פוּּן  דֶֶעם  אִִידְְן  דִִי  וּּצ  ן  ערְְגֶֶעגֶֶע�בְְּ אִִי�בֶֶּ
רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ לִִבְְנֵֵי  אֱֱמוֹֹר  "לָָכֵֵן  טְְן:  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶעם 
סִִבְְלוֹֹת  חַַת  מִִ�תַַּ אֶֶתְְכֶֶם  וְְהוֹֹצֵֵאתִִי  וג'  הֲֲוָָיָָ'  אֲֲנִִי 
ה,  אוּּ�לָָּ �גְְּ ל  ֶ �שֶׁ לְְשׁׁוֹֹנוֹֹת  ד'  דִִי  מִִיט  וג'"  מִִצְְרַַיִִם 
ֹצֶֶר וּּרחַַ וּּמֵֵעֲֲבוֹֹדָָה  ה מִִ�קֹּ ֶ מְְעוּּ אֶֶל מֹ�שֶׁ ָ אִִיז וְְלֹאֹ �שָׁ

ה. ָ קָָ�שָׁ

לֶֶעוּּקנְְג  ְ אֲֲפִִילוּּ דִִי אוֹֹיסֶֶערְְגֶֶעוֵֵויינְְלֶֶעכֶֶע אַַנְְטְְ�פְּ
ה גֶֶעוָָוארְְן,  �לֶֶּ נִִתְְ�גַַּ הֲֲוָָיָָ', וָָואס אִִיז דַַאן  ם  ֵ פוּּן �שֵׁ
אֲֲנִִי  רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ לִִבְְנֵֵי  אֱֱמוֹֹר  לָָכֵֵן  טֵֵייט:  ְ �שְׁ עֶֶס  וִִוי 
ענֶֶע  הֲֲוָָיָָ', וָָואס דָָאס אִִיז דָָאךְְ גָָאר אַַ דֶֶערְְהוֹֹי�בֶֶּ
יי זֵֵיי  לֶֶעוּּקנְְג, פוּּנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן הָָאט עֶֶס �בַַּ ְ אַַנְְטְְ�פְּ
מְְעוּּ אֶֶל  ָ רָָאכְְן דֶֶעם גָָלוּּת, אוּּן וְְלֹאֹ �שָׁ נִִיט גֶֶע�בְְּ

ה וג'. ֶ מֹֹ�שֶׁ

אוּּן זִִיכֶֶער, אַַז דָָאס אִִיז נִִיט גֶֶעוֶֶוען דִִי שׁׁוּּלְְד 
ן  ערְְגֶֶעגֶֶע�בְְּ אִִי�בֶֶּ הָָאט  וָָואס  לִִיחַַ  ְ �שְׁ דֶֶעם  ד  מִִ�צַַּ
לִִיחַַ  ְ וָָואוּּרם דֶֶער �שְׁ רֵֵייד,  טְְנְְס  ְ ערְְ�שְׁ דֶֶעם אוֹֹי�בֶֶּ
כִִינָָה  ְ �שְׁ וָָואס  וּ�נ  רַַ�בֵֵּ ה  ֶ מֹֹ�שֶׁ גֶֶעוֶֶוען  דָָאךְְ  אִִיז 



PAR SHAS Vaeira  I  |   From Frigidit y to Vitalit y7

Presence spoke through Moshe’s throat.” In other 
words, even Moshe’s physical body was a conduit and 
a channel for conveying G-d’s words, exactly as they 
were spoken. The people realized that they were hear-
ing G-d’s word.

There is a well-known difference between Moshe 
and all the other prophets.8 All the other proph-
ets had to rise above material consciousness at the 
time of prophecy – they received their prophecies in 
a dream or in a trance – because their physical bod-
ies were not able to serve as a conduit for prophecy. 
Moreover, even after rising above physical conscious-
ness, their prophecies involved only an image. For 
this reason, many of their prophecies begin Ko amar 
Havayah, literally, “G-d spoke like this.” By contrast, 
Moshe remained awake and fully aware at the time 
of prophecy and transmitted the word of G-d direct-
ly, saying,9 Zeh hadavar asher tzivah Havayah, “This is 
what G-d commanded.”10 This was possible because, 
as mentioned above, Moshe’s physical body was a con-
duit and a channel for conveying G-d’s words, as they 
were spoken.

In addition, the merit of the Patriarchs had been 
mentioned, as G-d stated at the beginning of His 
words,11 “I appeared to the Patriarchs….” Mentioning 
the merit of the Patriarchs generates helpful influence 
of great measure, as the Mishnah relates:12 Every day, 
before offering the morning sacrifice, the kohanim in 
the Beis HaMikdash would call out, “The entire east-
ern [portion of the sky] is illuminated until Chevron.” 
They would mention Chevron to recall the merit of 
the Patriarchs buried there. That would generate as-
sistance for the offering of the sacrifices in general, 
and for the offering of the daily sacrifice in particular.

Furthermore, in this instance, the one who recalled 
the merit of the Patriarchs was G-d Himself. Certainly, 

8. Rambam, Hilchos Yesodei HaTo-
rah 7:6.

9. Shmos 16:16, 32, Bamidbar 30:2.

10. Sifri, the beginning of Parshas 
Mattos; Rashi, Bamidbar 30:2. See 
Likkutei Torah, Devarim, p. 92b, 
et al.

11. See Rashi, Shmos 6:3.

12. Yoma 28a, Tamid 30a. 

ה,  ֶ מֹֹ�שֶׁ ל  ֶ �שֶׁ רוֹֹנוֹֹ  �גְְּ מִִתּּוֹֹךְְ  רֶֶת  מְְדַַ�בֶֶּ
גּּוּּף  דֶֶער  אֲֲפִִילוּּ  אַַז  הֵֵייסְְט  דָָאס 
אַַ  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  ה'ן  ֶ מֹֹ�שֶׁ פוּּן  מִִי  ְ �שְׁ הַַ�גַַּ
ן  ערְְגֶֶע�בְְּ אִִי�בֶֶּ וּּצ  לִִי  �כְְּ אַַ  אוּּן  צִִנּּוֹֹר 
זֵֵיי  וִִוי  רֵֵייד  טְְנְְס  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶעם 

זַַיְְינֶֶען.

דֶֶער  אוואוּּסְְטא  �בַַּ אִִיז  עֶֶס  וִִוי   –
אַַלֶֶע  אוּּן  ה'ן  ֶ מֹֹ�שֶׁ ן  ְ צְְוִִוי�שְׁ חִִילּּוּּק 
נְְבִִיאִִים,  אַַלֶֶע  א  �בַַּ אַַז  נְְבִִיאִִים 
עַַת נְְוּּבאָָה הָָאט גֶֶעדַַארְְפְְט זַַיְְין  ַ �שַׁ �בְְּ
מִִיּּוּּת, וַַויְְיל זֵֵייעֶֶר  ְ �שְׁ טוּּת הַַ�גַַּ ְ ��שְּׁ  ַ הִִתְְ�פַּ
ער אִִיז נִִיט  ֶ מִִיּּוּּת'דִִיקֶֶער קֶֶערְְ�פֶּ ְ גַַ�שְׁ
אוּּן  דֶֶעם,  וּ�צ  לִִי  �כְְּ קֵֵיין  גֶֶעוֶֶוען 
"כֹֹה"  אוּּ �בְְּ אֲֲפִִילוּּ נָָאךְְ דֶֶעם – הִִתְְנַַ�בְְּ
ה  ֶ ער מֹֹ�שֶׁ לְְבָָד(, אָָ�בֶֶּ וּּמת �בִִּ חִִינַַת �דְְּ )�בְְּ
ן  לִִי�בְְּ וּּבאָָה גֶֶע�בְְּ עַַת הַַ�נְְּ ַ �שַׁ וּּנ אִִיז �בְְּ רַַ�בֵֵּ
"זֶֶה"ב,  �בְְּ א  הִִתְְנַַ�בֵֵּ אוּּן  אִִיז,  עֶֶר  וִִוי 
מִִי אִִיז גֶֶעוֶֶוען אַַ  ְ �שְׁ וַַויְְיל זַַיְְין גּּוּּף הַַ�גַַּ
ן  ערְְגֶֶע�בְְּ לִִי אוֹֹיף אִִי�בֶֶּ צִִנּּוֹֹר אוּּן אַַ �כְְּ

בַַר הֲֲוָָיָָ' וִִוי עֶֶר אִִיז – דֶֶעם �דְְּ

דֶֶער  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  דֶֶעם  אוֹֹיסֶֶער 
דֶֶער  וָָואס  אָָבוֹֹת,  זְְוּּכת  זִִכְְרוֹֹן 
דֶֶערְְמָָאנְְט  הָָאט  טֶֶער  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ
יְְים אָָנְְהוֹֹיבּּ פוּּן זַַיְְין דִִיבּּוּּר: וָָאֵֵרָָא  �בַַּ
אֶֶל הָָאָָבוֹֹת, וָָואס זִִכְְרוֹֹן זְְוּּכת אָָבוֹֹת 
עֶֶס  וִִוי  אַַזוֹֹי  הִִילְְף.  גְְרוֹֹיסֶֶע  אַַ  אִִיז 
מֶֶען  אַַז  נָָהג,  ְ מִִ�שְׁ אִִין  פַַארַַאן  אִִיז 
זְְרָָח  ִ ל הַַ�מִּ נֵֵי כָּ�ָ ְ פְְלֶֶעגְְט זָָאגְְן הֵֵאִִיר �פְּ
נֵֵי  ֵ יְְ�שֵׁ זְְוּּכת  יר  לְְהַַזְְ�כִִּ חֶֶבְְרוֹֹן  �בְְּ ֶ �שֶׁ עַַד 
 – סִִיּּוּּעַַ  אַַ  אִִיז  דָָאס  וָָואס  חֶֶבְְרוֹֹן, 
נוֹֹת  רְְ�בָָּ הַַ�קָָּ עֲֲבוֹֹדַַת  אִִין   – הִִילְְף 

פְְרַַט. מִִיד �בִִּ ן �תָָּ כְְלַַל אוּּן קָָרְְ�בַַּ �בִִּ

זִִכְְרוֹֹן  דֶֶער  מֶֶערֶֶער:  נָָאךְ� 
דֶֶעם  פוּּן  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  אָָבוֹֹת  זְְוּּכת 
טְְן אַַלֵֵיין, וָָואס דָָאס אִִיז  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ

גָָאר אַַ גְְרוֹֹיסֶֶע סִִיּּוּּעַַ.



פרשת אראו א   |   לקוטי שיחות 8

that generated a great measure of assistance. 
Nevertheless, all these positive influences: 

a) the revelation of G-d’s name Havayah 
and the four promises of redemption, 

b) that the revelation came through Moshe, 

c) that the merit of the Patriarchs was men-
tioned, and 

d) that it was G-d Himself who mentioned 
their merit – did not have a sufficient effect on 
the Jewish people to break the negative influ-
ence of exile. They were not ready to assimilate 
the message of redemption and could not con-
ceive of actually leaving Egypt.

Not only were they not ready to assimilate 
the message of redemption with the degree of 
certainty associated with sight, they were not 
even able to comprehend it merely on the level 
of hearing13 – “they did not listen to Moshe.” 

More than a Geographic Location
3. All of this is clarified at the beginning 

of the Torah reading. However, later on in the 
Torah reading, it relates the Ten Plagues that 
began the shattering of the exile despite its 
strength and intensity.14

This is a lesson for every person in his in-
dividual Divine service each day, as he seeks 
to relive the Exodus from Egypt in a spiritual 
sense.

True, there are those who face a very strong 
and powerful individual Egypt. For some, it is 
an Egypt of holiness, in other words, their Di-
vine service is based on logic and reason and, 
therefore, constrained accordingly. For others, 
it is an Egypt of the forces of unholiness, in 

13. Once a person sees something, 
he is not able to entertain any 
thought that the event never oc-

curred. By contrast, when one hears 
an idea, his mind is open to hear a 
refutation (see Torah Or, pp. 45a, 

75a, et al). 

14. See p. 6 above.

אוּּן נִִיט וּּקקְְנְְדִִיק אוֹֹיף דִִי אַַלֶֶע מַַעֲֲלוֹֹת: 
לְְשׁׁוֹֹנוֹֹת  ד'  דִִי  אוּּן  הֲֲוָָיָָ'  ם  ֵ �שֵׁ פוּּן  א( גִִילּּוּּי 
ה'ן;  ֶ מֹֹ�שֶׁ דוּּרְְךְְ  גִִילּּוּּי  ב( דֶֶער  ה;  אוּּ�לָָּ �גְְּ ל  ֶ �שֶׁ
ג( דֶֶערְְמָָאוּּננְְג פוּּן זְְוּּכת אָָבוֹֹת; אוּּן ד( דוּּרְְכְְן 
אַַלְְץ  נָָאךְְ  דָָאס  הָָאט  אַַלֵֵיין,  טן  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ
רֶֶעכְְן  ן �בְְּ נִִיט גֶֶע'פּּוֹֹעֵֵל'ט אוֹֹיף זֵֵיי אָָנְְוּּצהוֹֹי�בְְּ
נִִיט  זֵֵיי  יי  �בַַּ זִִיךְְ  הָָאט  עֶֶס  אוּּן  גָָלוּּת,  דֶֶעם 

ה. גֶֶעלֵֵייגְְט דֶֶער עִִנְְיָָן פוּּן גְְאוּּ�לָָּ ְ אָָ�פְּ

נִִיט  דָָאס  זִִיךְְ  הָָאט  זֵֵיי  א  �בַַּ אַַז  נָָאר  נִִיט 
 – ה  רְְאִִ�יָָּ פוּּן  אוֹֹפֶֶן  אַַן  אִִין  גֶֶעלֵֵייגְְט  ְ אָָ�פְּ
יוֹֹתֵֵר – נָָאר אֲֲפִִילוּּ אִִין  דוֹֹלָָה �בְְּ וּּתת �גְְּ הִִתְְאַַ�מְְּ
גָָה אַַלֵֵיין  ָ מִִיעָָהד – הֲֲבָָנָָה וְְהַַשָּׂ�� ְ אַַן אוֹֹפֶֶן פוּּן �שְׁ
 – גֶֶעלֵֵייגְְט  ְ אָָ�פְּ נִִיט  אוֹֹיךְְ  דָָאס  זִִיךְְ  הָָאט   –

וְְלֹאֹ שָָׁמְְעוּ וג'.

אִִין  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט  וֶֶוערְְט  אַַלְְץ  דָָאס  ג. 
אִִין דֶֶער  עטֶֶער  ֶ �פֶּ ְ ער �שְׁ אָָ�בֶֶּ ה.  ָ רְְ�שָׁ ַ �פַּ אָָנְְפַַאנְְג 
ה, דֶֶערְְצֵֵיילְְט זִִיךְְ וֶֶועגְְן דִִי מַַכּּוֹֹת, וָָואס  ָ רְְ�שָׁ ַ �פַּ
דֶֶעם  רֶֶעכְְן  צֶֶע�בְְּ ן  אָָנְְגֶֶעהוֹֹי�בְְּ ן  הָָא�בְְּ זֵֵיי  דַַוְְקָָא 
טַַארְְקַַיְְיט  ְ �שְׁ זַַיְְין  אוֹֹיף  וּּקקְְנְְדִִיק  נִִיט  גָָלוּּת, 

"ל. �נַַּ אוּּן תּּוֹֹקֶֶף, �כַַּ

דֶֶער  אִִין  אָָנְְוַַויְְיזוּּנְְג  אַַן  אִִיז  דָָאס  אוּּן 
אִִין  טָָאג  יֶֶעדְְן  אֵֵיינֶֶעם,  יֶֶעדְְן  פוּּן  עֲֲבוֹֹדָָה 

יְְצִִיאַַת מִִצְְרַַיִִם הָָוּּרחְְנִִית:

א  נִִיט וּּקקְְנְְדִִיק וָָואס דֶֶער "מִִצְְרַַיִִם" אִִיז �בַַּ
דָָאס  צִִי   – טַַארְְקַַיְְיט  ְ �שְׁ גְְרוֹֹיס  אַַ  מִִיט  אִִים 
הֵֵייסְְט  דָָאס  ה,  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ �דִִּ מִִצְְרַַיִִם  חִִינַַת  �בְְּ אִִיז 
וְְדַַעַַת,  טַַעַַם  י  ִ �פִּ עַַל  אִִיז  עֲֲבוֹֹדָָה  זַַיְְין  אַַז 
אגְְרֶֶענֶֶעצְְטֶֶע –  מֵֵילָָא אִִיז זַַיְְין עֲֲבוֹֹדָָה אַַ �בַַּ �בְְּ
מְְצָָרִִים וּּגְְוּּבלִִים, אָָדֶֶער אֲֲפִִילוּּ אַַז דָָאס אִִיז 



PAR SHAS Vaeira  I  |   From Frigidit y to Vitalit y9

15. See Rambam, Hilchos Yesodei 
HaTorah 4:2.

16. Avos D’Rabbi Nosson 34:10.

17. Shmos 7:17, 7:20. See Zohar, Vol. 
II, p. 28b, which explains that the 
sole source of water in Egypt was the 
Nile. Hence, when the water of the 

Nile turned to blood, all the water in 
the ponds and rivulets also became 
blood. 

which instance, they lack even Divine ser-
vice based on logic and reason. Nevertheless, 
through Divine service corresponding to the 
plagues, every person can break the strength 
of that Egypt and bring about a redemption 
for his soul.

So Coldness Does Not Take Hold
4. The first plague – the one that broke 

the spiritual insensitivity of the Egyptian ex-
ile – was blood. The Nile’s water turned into 
blood.

The nature of water is that it is cold and 
moist.15 In general, coldness is the opposite 
of holiness, for holiness is identified with 
warmth and vitality. As Avos D’Rabbi Nosson16

teaches, “Ten are called ‘alive.’ ” The first 
mentioned in that source is G-d and the other 
subjects mentioned are entities attached to 
G-d.

Vitality leads to warmth. By contrast, 
coldness is the opposite of warmth and vital-
ity of holiness.

This means that the first thing that has 
to be broken to end our exile in our person-
al Egypt is coldness. Approaching holiness 
apathetically, with coldness, is the starting 
point from which all unholy matters stem. 
Therefore, the first plague affected the water, 
targeting Egypt’s coldness.

Striking the Root of Egypt’s Evil
5. Which water was affected by the plague? 

The Torah17 relates, “the water in the river,” 
i.e, the Nile River.

אֲֲפִִילוּּ  אַַז  הֵֵייסְְט  דָָאס  זֶֶה,  ת  לְְעֻֻ�מַַּ �דִִּ מִִצְְרַַיִִם 
א  י טַַעַַם וְְדַַעַַת פֶֶעלְְט �בַַּ ִ דִִי עֲֲבוֹֹדָָה וָָואס עַַל �פִּ
אִִים אוֹֹיךְְ, פוּּנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן, דוּּרְְךְְ דֶֶער עֲֲבוֹֹדָָה 
טַַארְְקַַיְְיט  ְ רֶֶעכְְן דִִי �שְׁ פוּּן דִִי מַַכּּוֹֹת קֶֶען מֶֶען �בְְּ
זַַיְְין  אִִין  ה  גְְאוּּ�לָָּ אַַ  פּּוֹֹעֵֵלְְ'ן  אוּּן  מִִצְְרַַיִִם,  פוּּן 

מָָה. ָ נְְ�שָׁ

רָָאכְְן  ה וָָואס הָָאט גֶֶע�בְְּ טֶֶע מַַכָּ�ָ ְ דִִי עֶֶרְְ�שְׁ ד. 
ם. דִִי וַַואסֶֶערְְן  גָָלוּּת מִִצְְרַַיִִם אִִיז גֶֶעוֶֶוען – �דָָּ

לוּּט. – פוּּן נִִילוּּס – זַַיְְינֶֶען גֶֶעוָָוארְְן �בְְּ

דִִי טֶֶבַַע פוּּן וַַואסֶֶער אִִיז קַַאלְְט אוּּן נַַאסה. 
ה,  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ ךְְ פוּּן  ֶ הֵֵי�פֶּ אַַ  קַַאלְְטְְקַַיְְיט  אִִיז  כְְלַַל  �בִִּ
וִִוי  עדִִיקַַיְְיט,  לֶֶע�בֶֶּ חַַיּּוּּת,  אִִיז  ה  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ וַַויְְיל 
רָָה  עֲֲשָׂ�ָ נָָתָָןו:  י  רַַ�בִִּ �דְְּ אָָבוֹֹת  אִִין  טֵֵייט  ְ �שְׁ עֶֶס 
עֶֶר  רֶֶעכְְנְְט  טֶֶע  ְ עֶֶרְְ�שְׁ דָָאס  ים,  חַַ�יִִּ נִִקְְרְְאוּ� 
ים, אוּּן  וּּרךְְ וּּהא נִִקְְרָָא חַַ�יִִּ דוֹֹשׁׁ �בָָּ דָָארְְט, אַַז הַַ�קָָּ
זַַיְְינֶֶען  וָָואס  אַַלֶֶע  עֶֶר אוֹֹיס  רֶֶעכְְנְְט  דֶֶערְְנָָאךְְ 
רֶֶענְְגְְט  �בְְּ חַַיּּוּּת  טְְן.  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ וּּצם  אהֶֶעפְְט  �בַַּ
ער  אָָ�בֶֶּ וַַוארֶֶעמְְקַַיְְיט.  חֲֲמִִיוּּמת,  זִִיךְְ  מִִיט 
ךְְ פוּּן וַַוארֶֶעמְְקַַיְְיט  ֶ קַַאלְְטְְקַַיְְיט אִִיז דֶֶער הֵֵי�פֶּ

עדִִיקַַיְְיט. ה'דִִיקֶֶער לֶֶע�בֶֶּ ָ ��שָּׁ אוּּן קְְדוּּ

וָָואס  זַַאךְ�  טֶֶע  ְ עֶֶרְְ�שְׁ דִִי  מֵֵיינְְט:  דָָאס 
קַַאלְְטְְקַַיְְיט,   – אִִיז  רֶֶעכְְן  אַַיְְינְְ�בְְּ מְְ'דַַארְְף 
ה  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ וּּצ  קַַאלְְטְְקַַיְְיט  אַַ  דָָא  סְְ'אִִיז  עַַת  ַ �שַׁ �בְְּ
עִִנְְיָָנִִים  אַַלֶֶע  אָָן  זִִיךְְ פוּּן דֶֶעם  ן  עִִנְְיָָנִִים, הוֹֹי�בְְּ
ה. אוּּן  ָ ��שָּׁ וֶֶועלְְכֶֶע זַַיְְינֶֶען אִִין קֶֶעגְְנְְזַַאץ וּּצ קְְדוּּ
אִִין  גֶֶעוֶֶוען  ה  מַַכָּ�ָ טֶֶע  ְ עֶֶרְְ�שְׁ דִִי  אִִיז  דֶֶערְְפַַאר 

וַַואסֶֶער – קַַאלְְטְְקַַיְְיט.

ה גֶֶעוֶֶוען?  ה. אִִין וֶֶועלְְכֶֶע מַַיִִם אִִיז דִִי מַַכָּ�ָ
ר בַַּיְְוֹֹאר"ז  ֶ יִִם אֲֲ�שֶׁ ַ �מַּ – דֶֶערְְצֵֵיילְְט דִִי תּּוֹֹרָָה: "�בַַּ

– אִִין דִִי וַַואסֶֶערְְן פוּּן טַַיְְיךְְ נִִילוּּס.



פרשת אראו א   |   לקוטי שיחות 10

18. See p. 9 above.

19. Devarim 11:11.

20. Agadas Bereishis, ch. 42; Rashi, 
Bereishis 47:10.

21. Devarim 12:23.

22. Shmos 7:20.

23. Sanhedrin 39b. (The main text 
quotes the wording of the phrase as 

cited in Tanya, ch. 31. The wording 
in the Talmud differs slightly.)

24. Shmos 4:9.

Now, there are two types of coldness: a) 
coldness to worldly matters, which comes 
from holiness, and b) coldness to spirituality, 
which is the starting point and the foothold for 
all the kelipos,18 as mentioned above. Spiritual 
frigidity makes one vulnerable to the influence 
of evil.

Similarly, there are two types of water: a) 
water that comes from above, as it is written,19 
“From the rains of heaven you will absorb wa-
ter,” i.e., the water of holiness, and b) water that 
wells up from below the earth, the coldness of 
kelipah.

The water from the Nile River was of the 
second type. Therefore, the waters of the Nile 
are described as “ascending to greet”20 Pha-
raoh because they do not come from above 
but rather from the waters below the earth. 

The waters of the Nile – in other words, 
the coldness to holiness – was the false deity 
of Egypt. From it, all of Egypt’s evil derived. 
Therefore, when G-d began destroying the 
pride of Egypt, the first entity to be broken 
was the water of the river – Egypt’s coldness. 

When Coldness Turns to Life
6. What happened to the water? It became 

blood. Blood represents vitality, as it is writ-
ten,21 “the blood is the soul.” “All the water that 
was in the river was transformed into blood”22 
means that the river, the coldness of Egypt, was 
replaced by vitality. To use our Sages’23 words, 
“From the forest itself comes the [handle of 
the] axe [that fells it].”

This also explains why, initially, the Torah24

ים:  אִִין קַַאלְְטְְקַַיְְיט זַַיְְינֶֶען דָָא צְְוֵֵויי אוֹֹפַַ�נִִּ
וֶֶועלְְט,  פוּּן  עִִנְְיָָנִִים  וּּצ  קַַאלְְטְְקַַיְְיט  א( אַַ 
ב( אַַ  ה.  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ ד  מִִ�צַַּ וּּקמְְט  דָָאס  וָָואס 
דָָאס  וָָואס  ה,  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ עִִנְְיָָנֵֵי  וּּצ  קַַאלְְטְְקַַיְְיט 

"ל. �נַַּ אִִיז דֶֶער אָָנְְהוֹֹיבּּ פוּּן אַַלֶֶע קְְלִִיפּּוֹֹת, �כַַּ

סָָארְְטְְן  צְְוֵֵויי  פַַארַַאן  אוֹֹיךְְ  זַַיְְינֶֶען  אַַזוֹֹי 
וִִוי  מִִלְְמַַעְְלָָה,  וּּקמֶֶען  וָָואס  א( מַַיִִם  מַַיִִם: 
יִִם,  ָ �מָּ ה  �תֶֶּ ְ �שְׁ �תִִּ הַַשָָּׁמַַיִִם  לִִמְְטַַר  טֵֵייט:  ְ �שְׁ עֶֶס 
ה. ב( מַַיִִם  ָ ��שָּׁ וָָואס דָָאס אִִיז קְְרִִיוּּרת פוּּן קְְדוּּ

ה. ָ קְְלִִי�פָּ שֶֶׁמִִּתַַּחַַת לָָאָרֶֶץ – קְְרִִיוּּרת �דִִּ

דָָאס וַַואסֶֶער פוּּן טַַיְְיךְְ נִִילוּּס, אִִיז גֶֶעוֶֶוען 
יְְים  טֵֵייטח �בַַּ ְ א הַַב'. דֶֶערְְפַַאר �שְׁ רְְ�גָָּ פוּּן דֶֶער �דַַּ
וַַויְְיל  לִִקְְרָָאתוֹֹ,  עוֹֹלֶֶה  לָָשׁׁוֹֹן  דֶֶער  נִִילוּּס 
דָָאס וּּקמְְט נִִיט מִִלְְמַַעְְלָָה נָָאר פוּּן דִִי מַַיִִם 

חַַת לָָאָָרֶֶץ. �תַַּ ִ �מִּ ֶ �שֶׁ

דִִי  הֵֵייסְְט  דָָאס  נִִילוּּס,  מֵֵי  דִִי  אוּּן 
גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  דָָאס  ה,  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ וּּצ  קַַאלְְטְְקַַיְְיט 
דִִי עֲֲבוֹֹדָָה זָָרָָה פוּּן מִִצְְרַַיִִם, וָָואס פוּּן דֶֶעם 
לֶֶעכְְטְְס.  ְ �שְׁ אַַלֶֶערְְלֵֵיי  גֶֶעוּּנמֶֶען  זִִיךְְ  ן  הָָא�בְְּ
ן  אָָנְְגֶֶעהוֹֹי�בְְּ הָָאט  מֶֶען  עַַת  ַ �שַׁ �בְְּ דֶֶערְְפַַאר, 
טָָאלְְץ – פוּּן מִִצְְרַַיִִם,  ְ רֶֶעכְְן דֶֶעם גָָאוֹֹן – �שְׁ �בְְּ
רָָאכְְן דִִי מֵֵי  טֶֶע זַַאךְְ גֶֶע�בְְּ ְ הָָאט מֶֶען דִִי עֶֶרְְ�שְׁ

רִִיוּּרת. הַַיְְאוֹֹר – עִִנְְיַַן הַַ�קְְּ

וַַואסֶֶערְְן?  דִִי  פוּּן  גֶֶעוָָוארְְן  אִִיז  וָָואס  ו. 
אִִיז  ם  �דָָּ לוּּט.  �בְְּ  – ם  �דָָּ גֶֶעוָָוארְְן  זַַיְְינֶֶען  זֵֵיי 
י  �כִִּ טֵֵייט  ְ �שְׁ עֶֶס  וִִוי  עדִִיקַַיְְיט,  לֶֶע�בֶֶּ חַַיּּוּּת, 
ר  ֶ יִִם אֲֲ�שֶׁ ַ הַַ�מַּ ל  כָּ�ָ הָָפְְוּּכ  "וַַ�יֵֵּ פֶֶשׁׁ.  הַַ�נָָּ ם והא  הַַ�דָָּ
טָָאט דִִי קַַאלְְטְְקַַיְְיט אִִיז  ְ יְְאוֹֹר לְְדָָם", אָָנְְ�שְׁ �בַַּ
א  אִִ�בָָּ וּּבֵֵיהּּ  מִִינֵֵי  �דְְּ עדִִיקַַיְְיט,  לֶֶע�בֶֶּ גֶֶעוָָוארְְן 

יהּּ נַַרְְגָָאט. יָָא �בֵֵּ �דְְּ ְ לִִ�שְׁ

טֵֵיין  ְ פַַארְְ�שְׁ אוֹֹיךְְ  מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶערְְמִִיט 
דָָאס  אַַז  טֵֵייטי,  ְ �שְׁ אָָנְְהוֹֹיבּּ  יְְים  �בַַּ וָָואס 



PAR SHAS Vaeira  I  |   From Frigidit y to Vitalit y11

25. The term used for “human” in 
the main text is midaber, literally, a 
“speaker.” See Likkutei Sichos, Vol. 
6, p. 115ff., which explains why this 
term reflects man’s unique qualities.

26. See Tanya, ch. 6. 

27. Similarly, the world of Yetzirah 
refers to the plant kingdom, the 
world of Beriah to animals, and the 
world of Atzilus, to humans.

28. Shmos 7:28.

29. Shmos Rabbah 10:2.

30. Nedarim 41a.

31. Koheles Rabbah on Koheles 5:8, 
“the virtue of land.”

states that the water was transformed into 
blood “on the dry land.” On the surface, why 
is it significant to add “on the dry land”? Dry 
land implies an absence of moisture. Moisture 
leads to attachment. Dry land symbolizes a lack 
of that virtue. The plague brought blood, vital-
ity, even to dry land, whose dryness prevents 
attachment.

Life That Is Cold
7. Jewish thought speaks of four forms of ex-

istence: inanimate matter, plants, animals, and 
humans.25 The less vitality present in a form of 
existence, the further it is from holiness, because 
holiness is identified with vitality.18 Inanimate mat-
ter is the furthest thing from holiness. Afterwards 
come plants, and then animals. This parallels the 
progression in the four spiritual worlds, Atzilus, 
Beriah, Yetzirah, and Asiyah. Asiyah, where evil is 
predominant,26 resembles inanimate matter.27

Water and blood represent the qualities of 
coldness and warmth as they are manifest in 
inanimate matter. Among living beings, there 
also exist species identified with the quality of 
coldness. Specifically, the type of living beings 
identified with coldness are primarily those cre-
ated from water. In the Ten Plagues, there is 
also a living being of this type: frogs, which are 
cold-blooded amphibians. This is reflected in the 
narrative of the plagues:28 “The river will swarm 
with frogs.” This implies that they came into being 
from the water, just as the fish that were created 
from water in the six days of creation.29 Hence, 
frogs swim in a river. As the Talmud30 and the 
Midrash31 state, a scorpion can cross a river by 
riding on a frog who carries it across the river. 

גֶֶעוָָוארְְן  ט  ְ ערְְגֶֶעאַַנְְדֶֶערְְ�שְׁ אִִי�בֶֶּ אִִיז  וַַואסֶֶער 
נוֹֹגֵֵעַַ  אִִיז  וָָואס  וְְלִִכְְאוֹֹרָָה,  ת",  ֶ �שֶׁ �בָָּ �יַַּ "�בַַּ לְְדָָם 
נָָאר  ת?  ֶ �שֶׁ �בָָּ �יַַּ �בַַּ וָָוארְְט  דֶֶעם  זַַיְְין  מוֹֹסִִיף  וּּצ 
ה,  ָ �שָׁ יַַ�בָָּ טְְוּּרקֶֶענִִישׁׁ,  וַַויְְיל  אִִיז:  עִִנְְיָָן  דֶֶער 
פוּּן  מַַעֲֲלָָה  דִִי  אֲֲפִִילוּּ  זִִיךְְ  אִִין  נִִיט  הָָאט 
אוֹֹיפְְטוּּ  דֶֶער  אוּּן  דְְבֵֵיוּּקת,   – פַַיְְיכְְטְְקַַיְְיט 
אִִיז גֶֶעוֶֶוען, אַַז אֲֲפִִילוּּ אִִין טְְוּּרקֶֶענִִישׁׁ זָָאל 

אוֹֹיךְְ זַַיְְין חַַיּּוּּת.

ז. אִִין דִִי פִִיר וּּסגִִים פוּּן דוֹֹמֵֵם, צוֹֹמֵֵחַַ, 
הָָאט  וּּסג  דֶֶער  וָָואס  אִִיז  ר,  מְְדַַ�בֵֵּ אוּּן  חַַי 
וַַויְְיטֶֶער  אַַלְְץ  חַַיּּוּּת,  וֵֵויינִִיקֶֶער  זִִיךְְ  אִִין 
אִִיז  ה  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ וָָואוּּרם  ה,  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ פוּּן  עֶֶר  אִִיז 
"ל. דוֹֹמֵֵם אִִיז דִִי וַַויְְיטְְסְְטֶֶע זַַאךְְ  �נַַּ חַַיּּוּּת, �כַַּ
ה, נָָאךְְ דֶֶעם גֵֵייט צוֹֹמֵֵחַַ אוּּן דַַאן  ָ ��שָּׁ פוּּן קְְדוּּ
חַַי. אַַזוֹֹי אוֹֹיךְְ אִִין דִִי ד' עוֹֹלָָמוֹֹת אֲֲצִִילוּּת 
ה, – וָָואס  �יָָּ ה, אִִיז עֲֲשִׂ�ִ �יָָּ רִִיאָָה יְְצִִירָָה עֲֲשִׂ�ִ �בְְּ
דוּּגְְמַַת דּּוֹֹמֵֵם אוּּן  דָָארְְט אִִיז הָָרַַע גּּוֹֹבֵֵר – �בְְּ

אַַזוֹֹי וַַויְְיטֶֶער.

ם זַַיְְינֶֶען דִִי קְְרִִיוּּרת וַַחֲֲמִִיוּּמת  מַַיִִם אוּּן �דָָּ
אִִין  אוֹֹיךְְ  ער  אָָ�בֶֶּ דוֹֹמֵֵם.  אִִין  אִִיז  דָָאס  וִִוי 
רִִיוּּרת.  הַַ�קְְּ עִִנְְיַַן  דֶֶער  דָָא  אִִיז  ים  חַַ�יִִּ עֲֲלֵֵי  �בַַּ
ט אִִיז  ְ ערְְהוֹֹי�פְּ טֵֵייט זִִיךְְ אַַז אִִי�בֶֶּ ְ אוּּן פַַארְְ�שְׁ
זַַיְְינֶֶען  וֶֶועלְְכֶֶע  ים  חַַ�יִִּ עֲֲלֵֵי  �בַַּ דִִי  יי  �בַַּ דָָאס 
דִִי  פוּּן  וַַואסֶֶער.  פוּּן  גֶֶעוָָוארְְן  אפְְן  ַ א�שַׁ �בַַּ
רַַץ  ָ עִִים, וְְ�שָׁ ר מַַכּּוֹֹת – אִִיז דָָאס צְְפַַרְְ�דְְּ עֶֶשֶׂ�ֶ
גִִים  הַַ�דָָּ רִִיאַַת  �בְְּ יי  �בַַּ וִִוי  עִִים,  צְְפַַרְְ�דְְּ הַַיְְוֹֹאר 
עַַ  יז אַַז צְְפַַרְְ�דֵֵּ יתיא, �בִִּ ִ ת יְְמֵֵי בְְרֵֵא�שִׁ ֶ �שֶׁ ֵ אִִין �שֵׁ
וִִוימְְט אִִין טַַיְְיכְְן וכו', וִִוי דֶֶערְְצֵֵיילְְט אִִין  ְ �שְׁ
זָָאל  עַַקְְרָָב  אַַן  כְְדֵֵי  �בִִּ אַַז  וּּמִִדְְרָָשׁׁיב,  גְְמָָרָָא 
ער אַַ טַַיְְיךְְ, זֶֶעצְְט  ערְְגֵֵיין אִִי�בֶֶּ קֶֶענֶֶען אַַרִִי�בֶֶּ
עַַ, אוּּן דֶֶער  מֶֶען אִִים אַַרוֹֹיף אוֹֹיף אַַ צְְפַַרְְ�דֵֵּ

ער דֶֶעם טַַיְְיךְְ. עַַ פִִירְְט אִִים אִִי�בֶֶּ צְְפַַרְְ�דֵֵּ



פרשת אראו א   |   לקוטי שיחות 12

32. Avodah Zarah 28b.

33. See Mikveos 6:7.

34. Pesachim 53b. See also Zohar, 
Vol. II, p. 29b.

35. Shmos 7:28.

Now, a scorpion is also cold. Indeed, it rep-
resents intense cold.32 Nevertheless, since a 
scorpion is not water – the diametric opposite 
of fire – it cannot swim. By contrast, a frog is 
a creature of water,33 the polar opposite of fire.

Into the Fire
8. On this basis, we can understand a 

unique and distinct aspect of the plague of 
frogs; they swarmed all over Egypt, even into 
the ovens. On the surface, what is special 
about this? What does it teach us?

Our Sages34 explained that this teaches us 
mesiras nefesh, self-sacrifice. Since G-d com-
manded the frogs to swarm over all of Egypt, 
they went everywhere, even into the ovens.35 
However, this does not explain why we do 
not find a similar phenomenon mentioned 
regarding the plagues of lice and wild beasts.

Nevertheless, based on the above, the 
uniqueness becomes apparent. The frogs 
displayed the ultimate of self-sacrifice. Al-
though they came into being from water, as 
mentioned, “the river swarm[ed] with frogs,” 
even so, they entered burning ovens, going 
into fire, the direct opposite of their nature.

Extinguishing Unwanted Fire
9. The purpose of the plague of frogs was 

to combat Pharaoh and the mindset of his en-
tire domain. They represented the coldness 
that stems from holiness that cools physical 
and material attraction.

This was the purpose of the frogs entering 
“your ovens and your kneadingtroughs.”35 

תּּוֹֹקֶֶף  אַַ קַַר אוּּן  טֶֶבַַע  �בְְּ אִִיז אוֹֹיךְְ  עַַקְְרָָב   –
רִִיוּּרתיג. פוּּנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן אִִיז עֶֶר נִִיט מַַיִִם,  הַַ�קְְּ
וִִוימְְט נִִיט.  ְ תַַכְְלִִית פוּּן אֵֵשׁׁ, עֶֶר �שְׁ ךְְ �בְְּ ֶ נִִיט הֵֵי�פֶּ
ךְְ  ֶ הֵֵי�פֶּ  – יִִםיד  ַ הַַ�מַּ רִִיאַַת  �בְְּ אִִיז  עַַ  צְְפַַרְְ�דֵֵּ ער  אָָ�בֶֶּ

הָָאֵֵשׁׁ.

וָָואס  טֵֵיין,  ְ פַַארְְ�שְׁ מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶערְְמִִיט  ח. 
אַַז  עִִים  צְְפַַרְְ�דְְּ דִִי  רְְוּּבתָָא אוֹֹיף  אַַ  טֵֵייט  ְ עֶֶס �שְׁ
תַַנּּוּּרֶֶיךָָ" – אִִין  זַַיְְינֶֶען גֶֶעגַַאנְְגֶֶען "�בְְּ זֵֵיי  דַַוְְקָָא 
דִִי אוֹֹיוְְונְְס. אִִין פְְלוּּג, וואס אִִיז דֶֶער אוֹֹיפְְטוּּ 

אִִין דֶֶעם?

אָָפּּ  דֶֶערְְפוּּן  לֶֶערְְנֶֶען  חַַזַַ"ל  דִִי   –
דֶֶער  אלְְד  וִִוי�בַַּ אַַז  נֶֶפֶֶשׁׁטו,  מְְסִִיוּּרת  זֵֵייעֶֶר 
אִִין  גֵֵיין  גֶֶעהֵֵייסְְן  זֵֵיי  הָָאט  טֶֶער  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ
גֶֶעגַַאנְְגֶֶען  זֵֵיי  זַַיְְינֶֶען  מִִצְְרַַיִִם,  אֶֶרֶֶץ  גַַאנְְץ 
ער דָָאס דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט  אֲֲפִִילוּּ אִִין אוֹֹיוְְונְְס. אָָ�בֶֶּ
גֶֶעוֶֶוען  נִִיט  ע  זֶֶעלְְ�בֶֶּ דָָאס  אִִיז  פַַארְְוָָואס  נִִיט 

ים אוּּן עָָרוֹֹב. �נִִּ יי �כִִּ אוֹֹיךְְ �בַַּ

ער לוֹֹיט דֶֶעם וָָואס מֶֶען הָָאט גֶֶערֶֶעדט  – אָָ�בֶֶּ
אוִִויזְְן  טַַאנְְדִִיק: מֶֶען הָָאט �בַַּ ְ פְְרִִיעֶֶר אִִיז פַַארְְ�שְׁ
אֶֶל  צֶֶה  הַַ�קָָּ מִִן  אֲֲפִִילוּּ  תַַכְְלִִית,  �בְְּ נֶֶפֶֶשׁׁ  מְְסִִירַַת 
עִִים וָָואס זַַיְְינֶֶען פוּּן מַַיִִם –  צֶֶה, וִִוי צְְפַַרְְ�דְְּ הַַ�קָָּ
רַַץ הַַיְְאוֹֹר – אוּּן פוּּנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן זַַיְְינֶֶען זֵֵיי  ָ וְְ�שָׁ
אֵֵשׁׁ,   – אוֹֹיוְְונְְס  רֶֶענֶֶענְְדִִיקֶֶע  �בְְּ אִִין  גֶֶעגַַאנְְגֶֶען 

צֶֶה לְְקָָצֶֶה. ךְְ מִִ�קָָּ ֶ הֵֵי�פֶּ

וּּצ  אוֹֹיף  גֶֶעוּּקמֶֶען  אִִיז  עַַ  צְְפַַרְְ�דֵֵּ דִִי  ט. 
וָָואס  רְְעֹֹה,  ַ �פַּ יט פוּּן  גֶֶע�בִִּ גַַאנְְצְְן  דֶֶעם  לָָאגְְן  ְ �שְׁ
קַַאלְְטְְקַַיְְיט וּּצ  ה'דִִיקֶֶע  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ דִִי  מֵֵיינְְט  דָָאס 

מִִיּּוּּת אוּּן וּּחמְְרִִיּּוּּת. ְ עִִנְְיָָנִִים פוּּן גַַ�שְׁ

עִִים  אוּּן דָָאס אִִיז דֶֶער עִִנְְיָָן, וָָואס דִִי צְְפַַרְְ�דְְּ
אֲֲרוֹֹתֶֶיךָָ",  ְ וּּבְְמִִ�שְׁ תַַנּּוּּרֶֶיךָָ  "�בְְּ גֶֶעגַַאנְְגֶֶען  זַַיְְינֶֶען 



PAR SHAS Vaeira  I  |   From Frigidit y to Vitalit y13

36. The false pride is alluded to by 
the kneading troughs for dough that 
rises.

37. See Zohar, Vol. II, p. 148b. See 
Bava Basra 58a. 

They went to extinguish the warmth and 
false pride36 of kelipah, because the charac-
teristic of warmth also exists in the forces 
of evil.

True, previously, it was stated that 
kelipah is identified with coldness. Never-
theless, to allow for the possibility of free 
choice, kelipah must also bear a certain re-
semblance to holiness, at the least, like that 
of a monkey who mimics a man.37 There-
fore, kelipah also possesses warmth, the 
fervor for worldly matters.

No Place for Neutrality
10. This story provides a lesson for our 

Divine service: To rid oneself of and leave 
the Egypt of the forces of evil it is neces-
sary to bring warmth and energy into all 
matters of holiness, because coldness is the 
beginning of all sorts of evil.

(This is also true regarding leaving “the 
Egypt of holiness,” the limitations of our 
Divine service that is defined by logic and 
reason. However, leaving “the Egypt of un-
holiness” is of primary importance.)

A person might think: What is so ter-
rible if I do not feel warmth and energy in 
holiness? After all, I am not doing the op-
posite. Whom does it bother that I do not 
feel excitement in holiness?

Contrary to such an assumption, a per-
son must realize that there is no such thing 
as a neutral stance, being neither here nor 
there – not to feel vitality in holiness, nor 
in matters of evil. If one is cold to holiness, 

דִִי  ן  ְ לֶֶע�שְׁ גֶֶעגַַאנְְגֶֶען  זַַיְְינֶֶען  זֵֵיי  הֵֵייסְְט  דָָאס 
ה.  ָ נְְקַַיְְיט פוּּן קְְלִִי�פָּ ע גֶֶעהוֹֹי�בְְּ ֶ הִִיץ אוּּן דִִי פַַאלְְ�שֶׁ
ת זֶֶה אִִיז פַַארַַאן דֶֶער עִִנְְיָָן  וָָואוּּרם אוֹֹיךְְ אִִין לְְעֻֻ�מַַּ

פוּּן וַַוארֶֶעמְְקַַיְְיט.

ה  ָ כָָאטשׁׁ מֶֶען הָָאט פְְרִִיעֶֶר גֶֶערֶֶעדט אַַז קְְלִִי�פָּ
דֵֵי  �כְְּ פוּּנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן,  קַַאלְְטְְקַַיְְיט,  קְְרִִיוּּרת,  אִִיז 
וּּמז  חִִירָָה,  הַַ�בְְּ עִִנְְיַַן  דֶֶער  זַַיְְין  קֶֶענֶֶען  זָָאל  עֶֶס 
ה, לְְכָָל  ָ ��שָּׁ עס אַַ וּּצגְְלַַיְְיךְְ וּּצ קְְדוּּ ֶ ן עֶֶ�פֶּ ה הָָא�בְְּ ָ קְְלִִי�פָּ
אַַ  וּּצ  ע  ֶ מַַאלְְ�פֶּ אַַ  )וִִוי  אָָדָָם  פְְנֵֵי  �בִִּ קוֹֹף  �כְְּ חוֹֹת  ָ הַַ�פָּ
ה פַַארַַאן  ָ מֶֶענְְטשׁׁ(, דֶֶערְְפַַאר אִִיז אוֹֹיךְְ אִִין קְְלִִי�פָּ
דֶֶער עִִנְְיָָן פוּּן הִִיץ – דֶֶער קָָאךְְ אִִין עִִנְְיָָנֵֵי עוֹֹלָָם 

ה. הַַ�זֶֶּ

אִִין  דֶֶעם  פוּּן   – אָָנְְוַַויְְיזוּּנְְג   – הוֹֹרָָאָָה  דִִי  י. 
עֲֲבוֹֹדָָה אִִיז:

פוּּן  אַַרוֹֹיסְְגֵֵיין  אוּּן  וֶֶוערְְן  וּ�צ  טוּּר  ָ �פָּ כְְדֵֵי  �בִִּ
ת זֶֶה, לְְעֻֻ�מַַּ מִִצְְרַַיִִם �דִִּ

רֶֶךְְ זֶֶה אִִיז אוֹֹיךְְ דֶֶער אוֹֹפֶֶן הַַיְְצִִיאָָה פוּּן  )עַַל �דֶֶּ
י טַַעַַם וְְדַַעַַת.  ִ עַַל �פִּ ֶ ה, עֲֲבוֹֹדָָה �שֶׁ ָ ��שָּׁ קְְדוּּ מִִצְְרַַיִִם �דִִּ
עִִיקָָר אִִיז דָָאךְְ דֶֶער אַַרוֹֹיסְְגֵֵיין פוּּן  ער נוֹֹגֵֵעַַ �בְְּ אָָ�בֶֶּ

ת זֶֶה( לְְעֻֻ�מַַּ מִִצְְרַַיִִם �דִִּ

וַַוארֶֶעמְְקַַיְְיט אוּּן  אַַ  אַַרַַיְְינְְטְְרָָאגְְן  מֶֶען  דַַארְְף 
וָָואוּּרם  ה,  ָ ��שָּׁ דוּּ הַַ�קְְּ עִִנְְיָָנֵֵי  אִִין  עדִִיקַַיְְיט  לֶֶע�בֶֶּ אַַ 
 – קְְרִִיוּּרת,  אִִיז  רַַע  מִִינֵֵי  ל  כָּ�ָ פוּּן  אָָנְְהוֹֹיבּּ  דֶֶער 

קַַאלְְטְְקַַיְְיט.

זִִיךְְ דוּּכְְטְְן: וָָואס אִִיז אַַזוֹֹי דֶֶער רַַעַַשׁׁ  עֶֶס קֶֶען 
ה, מֶֶען טוּּט  ָ ��שָּׁ אַַז מֶֶען הָָאט נִִיט קֵֵיין קָָאךְְ אִִין קְְדוּּ
דָָאךְְ נִִיט קֵֵיין פַַארְְקֶֶערְְטֶֶע זַַאכְְן, אִִיז וֶֶועמֶֶען אַַרְְט 

ה? ָ ��שָּׁ דָָאס אַַז מֶֶען הָָאט נִִיט קֵֵיין קָָאךְְ אִִין קְְדוּּ

מֶֶען  וִִוי  נִִיט  אִִיז  עֶֶס  אַַז  וִִויסְְן,  מֶֶען  דַַארְְף 
מֵֵיינְְט, אַַז מֶֶען קֶֶען זַַיְְין נִִיט אַַהִִין אוּּן נִִיט אַַהֶֶער 
ה, אוּּן אוֹֹיךְְ נִִיט קָָאכְְן  ָ ��שָּׁ )נִִיט קָָאכְְן זִִיךְְ אִִין קְְדוּּ
קַַאלְְט  מְְ'אִִיז  אוֹֹיבּּ  וָָואוּּרם  רַַע(,  עִִנְְיָָנֵֵי  אִִין  זִִיךְְ 



פרשת אראו א   |   לקוטי שיחות 14

38. The Rebbe's words are based 
on the concept explained in Tanya, 
Shaar HaYichud VehaEmunah, ch. 1 

– that the name of every given entity 
conveys its life force.

39. Taanis 25a. 

40. Cf. Tehillim 34:15, 37:27.

eventually he will invest himself in the impurity 
of Egypt, Heaven forbid. 

For this reason, the yetzer hara (“evil incli-
nation”) devotes so much energy and so much 
effort into cooling off a Jew’s spiritual fervor, and 
preventing him from becoming excited about 
G-dliness. Even when one sees an obvious miracle 
or an outright sign of G-d’s power, the yetzer hara 
comes to him and begins to argue: Why are you so 
excited about that? True, it appears like a miracle, 
but you believe that everything comes from G-d 
and G-d is omnipotent. All the worlds are of no 
significance in relation to Him.

He can do anything, even make vinegar burn. 
After all, why does oil burn? Because G-d created 
the world through speech and invested the poten-
tial for an entity to burn in the three letters38 מֶֶן ֶ  �שֶׁ
that make up the Hebrew word for oil. He can also 
change the potential of the three letters  that חֹֹמֶֶץ 
make up the Hebrew word for vinegar and invest 
in them the potential for combustion; to refer to 
our Sages’39 words, “He who told oil to burn [can] 
tell vinegar to burn.” If so, claims the yetzer hara, 
“Why are you so excited about a n apparent mira-
cle? Why can’t you contain yourself?”

The intent of the yetzer hara is to cool the person’s 
G-dly excitement and cause him to feel coldness to 
holiness. This is the source of the impurity of Egypt.

Therefore, we must remember that the first 
thing necessary to free oneself from Egypt in-
volves “blood,” in other words, becoming excited 
and alive in matters of holiness.

Just as a person must warm himself to holiness, 
“blood,” so too, must he turn cold to matters of 
this world, “frogs.” These involve the two motifs 
of “turn away from evil,”40 frogs, and “do good,” 

ה אִִיז סוֹֹף סוֹֹף וֶֶועט מֶֶען לִִיגְְן  ָ ��שָּׁ וּּצ קְְדוּּ
אִִין טוּּמְְאַַת מִִצְְרַַיִִם, רַַחֲֲמָָנָָא לִִצְְלַַן.

הָָרָָע  יֵֵצֶֶר  דֶֶער  לֵֵייגְְט  דֶֶערְְפַַאר  אוּּן 
אוֹֹיף  לוּּת  �דְְּ �תַַּ ְ הִִ�שְׁ מִִיט  חֹוֹֹת  �כֹּ פִִיל  אַַזוֹֹי 
עֵֵל  ָ נִִתְְ�פָּ נִִיט  זָָאל  עֶֶר  אִִידְְן  אַַ  קִִילְְן  ְ אָָ�פְּ
עַַת עֶֶר  ַ �שַׁ וֶֶוערְְן פוּּן אֱֱלֹוּּקת, אַַז אֲֲפִִילוּּ �בְְּ
לוּּי, וּּקמְְט דֶֶער יֵֵצֶֶר  זֶֶעט אַַ נֵֵס וּּמוֹֹפֵֵת �גָָּ
הָָרָָע וּּצ אִִים אוּּן טַַעֲֲנֶֶה'ט מִִיט אִִים אַַיְְין: 
עֵֵל וֶֶוערְְן פוּּן  ָ וָָואס הָָאסְְטוּּ וָָואס וּּצ נִִתְְ�פָּ
אַַלֶֶע  אַַז  דָָאךְְ,  סְְט  גְְלוֹֹי�בְְּ אַַלֵֵיין  דוּּ  דֶֶעם, 
טְְן אוּּן  ְ ערְְ�שְׁ עִִנְְיָָנִִים וּּקמֶֶען פוּּן דֶֶעם אוֹֹי�בֶֶּ
לֹ יָָכוֹֹל, וָָואס  טֶֶער אִִיז אַַ �כֹּ ְ ערְְ�שְׁ דֶֶער אוֹֹי�בֶֶּ
קֵֵיין  נִִיט  ן אַַלֶֶע עוֹֹלָָמוֹֹת  י אִִים הָָא�בְְּ לְְגַַ�בֵֵּ
אִִים  יי  �בַַּ אַַז  שׁׁוּּט  ָ �פָּ דָָאךְְ  אִִיז  אטְְרֶֶעף,  �בַַּ
אטְְרֶֶעף נִִיט דְְרַַיי אוֹֹתִִיּּוֹֹת אוּּן  ן קֵֵיין �בַַּ הָָא�בְְּ
יְְיטְְן פוּּן צִִיוּּרף אוֹֹתִִיּּוֹֹת  ערְְ�בַַּ עֶֶר קֶֶען אִִי�בֶֶּ
מֶֶן", וּּמִִי  ֶ "חֹמֶֶֹץ" אוֹֹיף צִִיוּּרף אוֹֹתִִיּּוֹֹת "�שֶׁ
לְְחֹמֶֶֹץ  יֹאֹמַַר  וְְיַַדְְלִִיק וּּהא  מֶֶן  ֶ לְְ�שֶׁ אָָמַַר  ֶ �שֶׁ
עֵֵל  ָ וְְיַַדְְלִִיקטז, הַַיְְינְְט וָָואס דַַארְְפְְסְְטוּּ נִִתְְ�פָּ

לִִים? וֶֶוערְְן אוּּן אַַרוֹֹיסְְגֵֵיין פוּּן דִִי �כֵֵּ

אִִיז  הָָרָָע  יֵֵצֶֶר  דֶֶעם  פוּּן  נָָה  �וָָּ �כַַּ דִִי 
גֶֶ־טְְלֶֶעכֶֶער  אַַ  פוּּן  אִִים  קִִילְְן  ְ אָָ�פְּ וּ�צ 
אַַ  אִִים  אִִין  פּּוֹֹעֵֵלְְ'ן  אוּּן  עֲֲלוּּת  ַ הִִתְְ�פַּ
אַַ  אִִיז  ה, וָָואס דָָאס  ָ ��שָּׁ קְְרִִיוּּרת וּּצ קְְדוּּ

מָָקוֹֹר אוֹֹיף טוּּמְְאַַת מִִצְְרַַיִִם.

אַַז  גֶֶעדֶֶענְְקֶֶען  מֶֶען  דַַארְְף  דֶֶערְְפַַאר 
טֶֶע זַַאךְְ וָָואס מֶֶען דַַארְְף טָָאן  ְ דִִי עֶֶרְְ�שְׁ
טוּּר וֶֶוערְְן פוּּן "מִִצְְרַַיִִם" אִִיז –  ָ אוֹֹיף �פָּ
ן אִִין  ן קָָאכְְן זִִיךְְ אוּּן לֶֶע�בְְּ ם", אָָנְְהוֹֹי�בְְּ "�דָָּ

ה. ָ ��שָּׁ דִִי עִִנְְיָָנִִים פוּּן קְְדוּּ

יי  אוּּן פּּוּּנְְקְְט וִִוי מֶֶען דַַארְְף פּּוֹֹעֵֵלְְ'ן �בַַּ
ם,  �דָָּ ה –  ָ ��שָּׁ אִִין קְְדוּּ דִִי וַַוארֶֶעמְְקַַיְְיט  זִִיךְְ 
יי זִִיךְְ דִִי  אַַזוֹֹי דַַארְְף מֶֶען אוֹֹיךְְ פּּוֹֹעֵֵל'ן �בַַּ
עַַ,  קַַאלְְטְְקַַיְְיט וּּצ עִִנְְיָָנֵֵי הָָעוֹֹלָָם – צְְפַַרְְ�דֵֵּ
וּּנעוֹֹת  וָָואס דָָאס זַַיְְינֶֶען אוֹֹיךְְ דִִי צְְוֵֵויי �תְְּ
 – טוֹֹב  ה  וַַעֲֲשֵׂ�ֵ עַַ,  צְְפַַרְְ�דֵֵּ  – מֵֵרָָע  וּּסר  פוּּן 



PAR SHAS Vaeira  I  |   From Frigidit y to Vitalit y15

41. See Likkutei Torah, Bamidbar, p. 
70c, et al.

42. Recorded in Igros Kodesh Admor 
HaRayatz, Vol. 1, p. 617.

blood. Through these two motifs and their de-
rivatives, we were able to leave Egypt.

Reversing the Order
11. By and large, the order of Divine service 

is, first, “turn away from evil,” and afterwards, 
“do good.” As the well-known analogy41 illus-
trates: When making a dwelling for a mortal 
king, first, it is first necessary to remove all the 
filth, and only then can attractive furnishings be 
brought in and the dwelling made fit for a king.

This is the appropriate order that follows the 
pattern of upward ascent. However, the pattern 
associated with revelation from above down-
ward follows an opposite order: first, “doing 
good,” and afterwards, “turning away from 
evil.” This means that lofty revelations become 
manifest from above (doing good), and this mo-
tivates one to turn away from evil.

Since the plagues were Divine miracles com-
ing from Above, therefore, first came the plague 
of blood, “doing good,” and afterwards, that of 
frogs, “turning away from evil.”

Taking a Different Path
12. True, the pattern of the plagues depart-

ed from the ordinary mode, involving revelation 
from above downward. Nevertheless, since all 
the stories of the Torah provide instruction for 
the Divine service over the course of all the gen-
eration, the narrative of the plagues also teaches 
that, at times, Divine service should also begin 
with “doing good.” 

As the Rebbe Maharash would say,42 “The 
world at large says, ‘[At first, try to crawl under]. 
If you cannot crawl under, spring over.’ I say, ‘At 

וְְעַַנְְפֵֵיהֶֶם  וּּנעוֹֹת  �תְְּ צְְוֵֵויי  דִִי  דוּּרְְךְְ  אוּּן  ם,  �דָָּ
גֵֵייט מֶֶען אַַרוֹֹיס פוּּן מִִצְְרַַיִִם.

הָָעֲֲבוֹֹדָָה,  סֵֵדֶֶר  דֶֶער  אִִיז  כְְלַַל  �בִִּ יא. 
ה  וַַעֲֲשֵׂ�ֵ דֶֶערְְנָָאךְְ  אוּּן  מֵֵרָָע  וּּסר  פְְרִִיעֶֶר 
אַַז  ל,  ָ מָָ�שָׁ אוואוּּסְְטְְן  �בַַּ דֶֶעם  לוֹֹיט  טוֹֹב. 
פַַאר  דִִירָָה  אַַ  מַַאכְְן  וִִויל  מֶֶען  עַַת  ַ �שַׁ �בְְּ
זַַאךְְ  טֶֶע  ְ עֶֶרְְ�שְׁ דִִי  אִִיז  וָָדָָם,  ר  שָׂ�ָ �בָָּ מֶֶלֶֶךְְ  אַַ 
וּּמצִִיקֶֶע  ְ �שְׁ אַַלֶֶע  אוֹֹיסְְרָָאמֶֶען  מֶֶען  דַַארְְף 
ט דֶֶעמָָאלְְט קֶֶען מֶֶען  ְ זַַאכְְן וכ', אוּּן עֶֶרְְ�שְׁ
לִִים אוּּן מַַאכְְן עֶֶס  יינֶֶע �כֵֵּ ֵ טֶֶעלְְן �שֵׁ ְ אַַרַַיְְינְְ�שְׁ

פַַאר אַַ דִִירָָה רְְאוּּיָָה לְְמֶֶלֶֶךְְ.

ער  ה לְְמַַעְְלָָה. אָָ�בֶֶּ ָ מַַ�טָּ דָָאס אִִיז אַַ סֵֵדֶֶר מִִ�לְְּ
פַַארְְקֶֶערְְטֶֶער  אַַ  אִִיז  ה  ָ לְְמַַ�טָּ מִִלְְמַַעְְלָָה 
דֶֶערְְנָָאךְְ  אוּּן  טוֹֹב  ה  וַַעֲֲשֵׂ�ֵ פְְרִִיעֶֶר  סֵֵדֶֶר, 
ה  מְְגַַ�לֶֶּ אִִיז  מֶֶען  הֵֵייסְְט  דָָאס  מֵֵרָָע,  וּּסר 
וָָואס  יוֹֹתֵֵר,  �בְְּ נַַעֲֲלִִים  גִִילּּוּּיִִים  מִִלְְמַַעְְלָָה 

פּּוֹֹעֵֵלְְ'ן אַַז מֶֶען אִִיז וּּסר מֵֵרָָע.

דָָאךְְ  זַַיְְינֶֶען  מַַכּּוֹֹת  דִִי  אַַז  אלְְד  וִִוי�בַַּ אוּּן 
גֶֶעוּּקמֶֶען מִִלְְמַַעְְלָָה, דֶֶערְְפַַאר אִִיז פְְרִִיעֶֶר 
דֶֶערְְנָָאךְְ  אוּּן  טוֹֹב"  ה  "וַַעֲֲשֵׂ�ֵ  – ם  �דָָּ גֶֶעוֶֶוען 

עַַ – "וּּסר מֵֵרָָע". צְְפַַרְְ�דֵֵּ

פוּּן  סֵֵדֶֶר  אַַ  אִִיז  דָָאס  אַַז  הֲֲגַַם  יב. 
אלְְד אַַז אַַלֶֶע  ער וִִוי�בַַּ ה, אָָ�בֶֶּ ָ מִִלְְמַַעְְלָָה לְְמַַ�טָּ
סִִיפּּוּּרִִים פוּּן תּּוֹֹרָָה זַַיְְינֶֶען אַַ הוֹֹרָָאָָה פַַאר 
"ל, אִִיז דָָאס  �נַַּ עֲֲבוֹֹדָָתֵֵוּּנ – �כַַּ אַַלֶֶע דוֹֹרוֹֹת �בַַּ
אוֹֹיךְְ אַַ הוֹֹרָָאָָה אַַז עֶֶס דַַארְְף אוֹֹיךְְ זַַיְְין אַַ 

ה טוֹֹב. ן מִִיט וַַעֲֲשֵׂ�ֵ סֵֵדֶֶר פוּּן אָָנְְהוֹֹי�בְְּ

י מַַהֲֲרַַ"שׁׁ הָָאט גֶֶעזָָאגְְט:  אוּּן וִִוי דֶֶער רֶֶ�בִִּ
"דִִי וֶֶועלְְט זָָאגְְט אַַז מְְ'קֶֶען נִִיט אַַוּּרנְְטֶֶער 



פרשת אראו א   |   לקוטי שיחות 16

43. See Igros Kodesh Admor 
HaRayatz, Vol. 3, p. 326ff.

44. Tanya, ch. 37.

the outset, one should spring over.’ ” The order 
has to be reversed. From the start, one should 
seek to go higher, revealing an abundance of 
light. As a result, darkness will be dispelled as 
a matter of course.

Guided by Light
13. A similar difference in approach exists 

between nigleh, the revealed, primarily legal-
istic dimension of Torah study, and pnimiyus 
haTorah, the Torah’s mystical truths. The or-
der of study in nigleh is from below upward; 
one proceeds from an easier, more comprehen-
sible concept to a more difficult one. 

Pnimiyus haTorah follows the opposite pat-
tern: One begins with light. This is particularly 
true in these later generations when pnimiyus 
haTorah is universally revealed. Unlike previ-
ous eras, no conditions are placed on a student 
who desires to begin studying pnimiyus haTo-
rah, and no demands are made that he prepare 
himself for such study. On the contrary, today, 
pnimiyus haTorah is taught to everyone, dis-
seminated freely in line with the guidance of 
the well-known analogy of the Alter Rebbe, 
regarding the precious gem from the king’s 
crown, which is to be crushed, made into a po-
tion, and splashed over the king’s son’s mouth.43

This is the way to leave Egypt – through the 
path of revealing and spreading pnimiyus ha-
Torah – beginning with “blood”: excitement 
and vitality in holiness. As a result, evil will be 
dispelled. When evil, the three impure kelipos, 
are driven out entirely from the person’s do-
main, as a matter of course, kelipas nogah, the 
dimension of materiality that can be elevated to 
holiness, will ascend.44 This will bring about 

אַַז  הַַאלְְט  אִִיךְְ  אוּּן  ער,  אַַרִִי�בֶֶּ מֶֶען  דַַארְְף 
ער". ה אַַרִִי�בֶֶּ חִִ�לָָּ מְְ'דַַארְְף לְְכַַ�תְְּ

גֵֵיין  פוּּן  סֵֵדֶֶר  אַַ  זַַיְְין  אוֹֹיךְְ  דַַארְְף  עֶֶס 
ה זַַיְְין רִִבּּוּּי אוֹֹר, וֶֶועט  ה הֶֶעכֶֶער, מְְגַַ�לֶֶּ חִִ�לָָּ לְְכַַ�תְְּ

ילָָא. ֵ דֶֶרֶֶךְְ מִִ�מֵּ ךְְ נִִדְְחֶֶה וֶֶוערְְן �בְְּ ֶ שׁׁוֹֹין דֶֶער חֹ�שֶׁ

פוּּן  חִִילּּוּּק  דֶֶער  אוֹֹיךְְ  אִִיז  זֶֶה  מֵֵעֵֵין  יג. 
ד  מִִ�צַַּ הַַתּּוֹֹרָָה.  נִִימִִיּּוּּת  ְ �פְּ מִִיט  דְְתּּוֹֹרָָה  לְְיָָא  �גַַּ
ה  ָ מַַ�טָּ מִִ�לְְּ דֶֶרֶֶךְְ  �בְְּ סֵֵדֶֶר  אַַ  אִִיז  דְְתּּוֹֹרָָה  לְְיָָא  �גַַּ
נִִימִִיּּוּּת  ְ ד �פְּ בֵֵד. מִִ�צַַּ ל אֶֶל הַַכָּ�ָ לְְמַַעְְלָָה, מִִן הַַ�קַַּ
ט  הוֹֹי�בְְּ מֶֶען  סֵֵדֶֶר,  פַַארְְקֶֶערְְטֶֶער  אַַ  אִִיז 
דוֹֹרוֹֹת  �בְְּ וּּבִִפְְרַַט  אוֹֹר.  מִִיט  אלְְד  �בַַּ אָָן 
נִִימִִיּּוּּת הַַתּּוֹֹרָָה  ְ ה �פְּ הָָאַַחֲֲרוֹֹנִִים אִִיז מֶֶען מְְגַַ�לֶֶּ
דִִי  נִִיט  טֶֶעלְְט  ְ �שְׁ מֶֶען  אוּּן  אַַלֶֶעמֶֶען,  וּ�צ 
נָָאִִים אוּּן מֶֶען פַַארְְלַַאנְְגְְט נִִיט דִִי הֲֲכָָנוֹֹת  �תְְּ
ן אַַמָָאל  וֶֶועלְְכֶֶע מֶֶען הָָאט גֶֶעדַַארְְפְְט הָָא�בְְּ
הַַתּּוֹֹרָָה.  נִִימִִיּּוּּת  ְ �פְּ לֶֶערְְנֶֶען  ן  אָָנְְהוֹֹי�בְְּ וּ�צ 
מִִיט  הַַתּּוֹֹרָָה  נִִימִִיּּוּּת  ְ �פְּ מֶֶען  לֶֶערְְנְְט  הַַיְְינְְט 
דֶֶעם  לוֹֹיט  אוּּן  דַַוְְקָָא.  הֲֲפָָצָָה   – אַַלֶֶעמֶֶען 
וֶֶועגְְן  י'ן  רֶֶ�בִִּ אַַלְְטְְן  פוּּן  ל  ָ מָָ�שָׁ אוואוּּסְְטְְן  �בַַּ

טֵֵיין אִִין דֶֶעם מֶֶלֶֶךְְ'ס קְְרוֹֹין. ְ דֶֶעם אֵֵיידְְלְְ�שְׁ

אוּּן דָָאס אִִיז דֶֶער וֶֶועג אוֹֹיף אַַרוֹֹיסְְגֵֵיין 
לֶֶעקְְן אוּּן  ְ פוּּן מִִצְְרַַיִִם – דֶֶער וֶֶועג פוּּן אַַנְְטְְ�פְּ
ן  אָָנְְהוֹֹי�בְְּ הַַתּּוֹֹרָָה,  נִִימִִיּּוּּת  ְ �פְּ רֵֵייטְְן  ְ �פְּ ְ פַַארְְ�שְׁ
ם",  "�דָָּ  – ה  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ �דִִּ חַַיּּוּּת  אוּּן  קָָאךְְ  מִִיטְְן 
ית הָָרַַע – דָָאס  חִִ�יַַּ דַַאן וֶֶועט וּּקמֶֶען דֶֶער �דְְּ

לֶֶעכְְטְְס. ְ טוֹֹיסְְן דִִי �שְׁ ְ אַַוֶֶועקְְ�שְׁ

מֵֵאוֹֹת וֶֶוערְְן  ְ לֹשֹׁׁ קְְלִִיפּּוֹֹת הַַ�טְּ ָ – אוּּן אַַז �שָׁ
מֵֵילָָאיז  �בְְּ  – וּּבל,  �גְְּ זַַיְְין  פוּּן  אִִינְְגַַאנְְצְְן  נִִדְְחֶֶה 

ה – ת נוֹֹגַַהּּ אַַן עֲֲלִִ�יָָּ ַ הָָאט קְְלִִי�פַּ



PAR SHAS Vaeira  I  |   From Frigidit y to Vitalit y17

45. Michah 7:15.

an individual redemption for the person’s soul 
and will also lead to the all-encompassing re-
demption, when “as in the days of your Exodus 
from the land of Egypt, I will show [My peo-
ple] wonders.”45 May this take place speedily, 
in our days.

דִִי  פּּוֹֹעֵֵלְְ'ן  מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶעם  דוּּרְְךְְ  וָָואס 
נַַפְְשׁׁוֹֹ, אוּּן דֶֶערְְנָָאךְְ אוֹֹיךְְ  רָָטִִית �בְְּ ְ ה הַַ�פְּ גְְאוּּ�לָָּ
מֵֵאֶֶרֶֶץ  צֵֵאתְְךָָ  כִִימֵֵי  �דְְּ לָָלִִית,  הַַ�כְְּ ה  גְְאוּּ�לָָּ דִִי 

מְְהֵֵרָָה בְְיָָמֵֵיוּּנ. מִִצְְרָָיִִם אַַרְְאֶֶנּּוּּ נִִפְְלָָאוֹֹת, �בִִּ

)משיחת ש"פ אורא, תשח"י( 

במר"ם הלתוכ יוסדי הרותה פ"ז ה"ו. א(
על  שר"י  מטתו.  פתשר  ריש  ספרי  ב(

הרותה מבדרב ל, ב.
ימוא חכ, א. מתיד ל, א. ג( 

זע הרות ארו ריש פתשר ויחי, המכבו  ד( 
תומוקמ.

פ"ד  הרותה  יוסדי  הלתוכ  במר"ם  זע  ה( 
ה"ב.

פל"ד, י. ו( 
זע זרה חלק ב' חכ, ב. ז( 

שר"י  פישור  פמ"ב.  רבאשית  אגדת  ח( 
על הרותה רבאשית מז, י.

הנסדרין לט, ב. )כן והא הלושן נתביא.  ט(
רמגבוא ניזיל ביה גרנא(.

תומש ד, ט. י(
תומש הבר פ"י, ב. יא(

על  פ"ה  הבר  הקלת  א.  מא,  נדרים  יב(
הפקוס ויורתן ארץ.

עובדה זהר חכ, וסף ע"ב. יג( 
תומש הבר פ"י, ג. יד(

פחסים גנ, ב. און זע זרה חלק ב כט, ב. טו( 
תענית הכ, א. טז(

נתיא פל"ז. יז(



פרשת אראו ב   |   לקוטי שיחות פרשת אראו ב18   |   לקוטי שיחות 18

Introduction

What if you knew that next month you would win the lottery? Would you continue to 
live as you live now?

Take an ordinary person. He would be far more confident, relaxed, and easy-go-
ing even though the money was not yet in his bank account. Much of his daily tension and worry 
would no longer trouble him.

This is what the promise of redemption means. G-d’s pledge that He will redeem His people 
enables us to rest assured that the redemption will come and the peace, prosperity, and spiritual 
fulfillment that will characterize the era of Mashiach looms on the horizon. Indeed, when we 
think deeply, we realize that the redemption is the genuine reality and our present existence 
conceals that truth.

Vaeira II  |  אראו ב
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Va’eira, 5714 (1954)



PAR SHAS Vaeira  II    |   G-d’s Promise Cre ates Re alit y19

The Arc of Redemption – From Egypt to the Future

1. As is well known, the four promises of redemp-
tion mentioned in this week’s Torah reading – “I will 
take you out,” “I will save you,” “I will redeem you,” 
and “I will take you”1 – correspond to the four re-
demptions, the redemption from the Egyptian exile 
and the three subsequent exiles. From this, it is un-
derstood that the fifth promise, “I will bring you,”2 
represents an even loftier ascent that will be mani-
fest in the Future Redemption. 

In other words, the era of the Future Redemp-
tion itself will be divided into two periods: the era 
of Mashiach and the seventh millennium, a transcen-
dent era, concerning which our Sages commented,3 
“Six millennia [of existence as we know it,] and one 
[millennium] of [radical] transformation.”

Since G-d also made the fifth promise at the time 
of the redemption from Egypt, it is understood that 
the Ultimate Redemption – and everything that will 
accompany it – already began at that time. To cite 
the adage of my revered father-in-law, the Rebbe 
Rayatz,4 from the Exodus from Egypt onward, we are 
proceeding towards the Ultimate Redemption.

Accomplished at the Outset

2. The Talmud5 quotes Rabbi Yochanan as saying 
that damage caused by fire is deemed similar to dam-
age caused by shooting of an arrow. In other words, 

דִִי  אַַז  אוואוּּסְְט,  �בַַּ אִִיז  עֶֶס  א. 
פוּּן   – ה  אוּּ�לָָּ �גְְּ ל  ֶ �שֶׁ לְְשׁׁוֹֹנוֹֹת  פִִיר 
וְְהוֹֹצֵֵאתִִי   – סֶֶדְְרָָה  הַַיְְינְְטִִיקֶֶער 
זַַיְְינֶֶען  י,  וְְלָָקַַחְְ�תִִּ י  וְְגָָאַַלְְ�תִִּ י  לְְ�תִִּ וְְהִִ�צַַּ
גָָלוּּת  פוּּן  גְְאוּּלּּוֹֹת,  ד'  דִִי  נֶֶגֶֶד  �כְְּ
דֶֶערְְפוּּן  לִִיּּוֹֹת.  הַַ�גָָּ אָָר  ְ וּּ�שְׁ מִִצְְרַַיִִם 
לָָשׁׁוֹֹן  דֶֶער  אַַז  טַַאנְְדִִיק  ְ פַַארְְ�שְׁ אִִיז 
ה יוֹֹתֵֵר  "וְְהֵֵבֵֵאתִִי" אִִיז דָָאס אַַן עֲֲלִִ�יָָּ
לָָבוֹֹא,  דְְלֶֶעָָתִִיד  ה  גְְאוּּ�לָָּ דֶֶער  אִִין 
אוֹֹיף  זִִיךְְ  עֶֶס  טֵֵיילְְט  כְְלַַל  �בִִּ וָָואס 

יחַַ אוּּן חַַד חָָוּּרב וכו'. ִ �שִׁ ָ יְְמוֹֹת הַַ�מָּ

פוּּן דֶֶעם וָָואס אוֹֹיךְְ דֶֶעם פִִינְְפְְטְְן 
טֶֶער  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶער  הָָאט  לָָשׁׁוֹֹן 
אִִיז  מִִצְְרַַיִִם,  ת  גְְאוּּ�לַַּ יי  �בַַּ גֶֶעזָָאגְְט 
אָָנְְפַַאנְְגֶֶענְְדִִיק  אַַז  טַַאנְְדִִיק  ְ פַַארְְ�שְׁ
שׁׁוֹֹין  זִִיךְְ  הָָאט  מִִצְְרַַיִִם,  יְְצִִיאַַת  פוּּן 
הָָעֲֲתִִידָָה  ה  גְְאוּּ�לָָּ דִִי  ן  אָָנְְגֶֶעהוֹֹי�בְְּ
דֶֶעם  עִִנְְיָָנִִים, לוֹֹיט  אִִירֶֶע  אַַלֶֶע  אִִין 
ת מוֹֹרִִי וְְחָָמִִי  ַ ��שַּׁ בוֹֹד קְְדֻֻ וָָוארְְט פוּּן �כְְּ
מִִצְְרַַיִִם  יְְצִִיאַַת  פוּּן  אַַז  אַַדְְוּּמ"ר, 
ה  גְְאוּּ�לָָּ דֶֶער  וּ�צ  מֶֶען  פָָארְְט  אָָן, 

דְְלֶֶעָָתִִיד.

יוֹֹחָָנָָן  י  רַַ�בִִּ זָָאגְְט,  גְְמָָרָָאיח  דִִי  ב. 
דָָאס  יו.  חִִ�צָָּ וּּׁ�שּׁם   מִִ וֹ�ׁ�שּׁ   אִִ אָָמַַר, 

1. Shmos 6:6-7.

2. Ibid. 6:8.

3. Rosh HaShanah 31a, Sanhedrin 
97a. In that source, our Sages speak 
of the world’s existence as spanning 
7000 years, 6000 years of existence as 

we know it, and a final millennium 
when all existence will undergo a 
radical transformation. At that time, 
although the physical dimensions 
of existence will continue to exist, 
materiality will no longer present an 
attraction for mankind. Our desires 

and pleasure will be spiritual, not 
material. See Yahel Or, p. 632.

4. Sefer HaMaamarim 5708, pp. 159, 
164.

5. Bava Kama 22a, Nimukei Yosef 
on that source.

G-d’s Promise Creates Reality



פרשת אראו ב   |   לקוטי שיחות 20

just as when one shoots an arrow, he is held respon-
sible even though he can no longer control it once it 
has left his bow, so too, once one lights a fire, he is re-
sponsible for any damage that it causes afterwards, 
even though the fire is no longer in his control.

On the surface, that ruling leads to a question: At 
the time the damage takes place, it is no longer in 
the person’s control. Why then is he liable? Because 
the responsibility for the damages is not incurred at 
the time of the actual damage, but when the fire is 
lit – an act the person performed willingly – since 
it is as if all the subsequent damage took place then.

Our Sages6 teach, “The attribute of goodness 
surpasses the attribute of retribution.” If regarding 
a fire, which resembles an attribute of retribution, 
the entire damage is considered as having been 
accomplished at the outset,7 this is certainly true 
regarding an attribute of goodness. Immediately 
when G-d promised, “I will bring you to the good 
land” – which refers to the loftiest level of the Fu-
ture Redemption – that revelation was already 
accomplished. 

Always in His Hand

3. Rabbi Yochanan, whose opinion regarding fire 
was quoted above, maintains that the fast of Tishah 
BeAv (the ninth of Av) should have been ordained 
on the tenth of Av.8 His reasoning is that although the 
fire that destroyed the Beis HaMikdash was kindled 
on the ninth of Av, on that day, the major portion of 
the Beis HaMikdash was still intact. It was not until 
the tenth of Av that the principal destruction took 
place.

A question arises based on the general principle 
mentioned previously: that, from the time a fire is 
kindled, it is considered as if all the damage has 

6. Yoma 76a.

7. For that reason, the person who 
kindled a fire is held liable.

8. Taanis 29a.

אָָן  צִִינְְדט  מֶֶען  וִִוי  אלְְד  �בַַּ אַַז  הֵֵייסְְט 
יב אוֹֹיף  פַַייְְעֶֶר וֶֶוערְְט מֶֶען שׁׁוֹֹין נִִתְְחַַ�יֵֵּ
יקוֹֹת וָָואס וֶֶועלְְן אַַרוֹֹיסְְוּּקמֶֶען  דִִי הֶֶ�זֵֵּ

עטֶֶער. ֶ �פֶּ ְ �שְׁ

עַַת  ַ �שַׁ �בְְּ דָָאךְְ  עֶֶר  אִִיז  פְְלוּּג,  אִִין 
אַַזוֹֹי אִִיז  וִִוי  הַַיְְינְְט  אַַן אָָוּּנס,  ק  הַַהֶֶי�זֵֵּ
יב? נָָאר דֶֶער חִִיּּוּּב אִִיז  מֶֶען אִִים מְְחַַ�יֵֵּ
פַַייְְעֶֶר,  דֶֶעם  אָנְְצִִינְְדְְן  דֶֶעם  אוֹֹיף 
רָָצוֹֹן(, וָָואוּּרם  )וָָואס דָָאס אִִיז דָָאךְְ �בְְּ
שׁׁוֹֹין  זִִיךְ�  הָָאט  דֶֶעמָָאלְְט  אלְְד  �בַַּ

ק. גֶֶעטָָאן דֶֶער גַַאנְְצֶֶער הֶֶי�זֵֵּ ְ אָָ�פְּ

ה  �דָָּ ִ מִִ�מִּ טוֹֹבָָה  ה  מִִ�דָָּ ה  מְְרֻֻ�בָָּ
ת  מִִ�דַַּ יי  �בַַּ אוֹֹיבּ�  פּּוּּרְְעָָנִִיּּוּּתיט. 
דֶֶער  גֶֶעטָָאן  ְ אָָ�פְּ זִִיךְְ  הָָאט  פּּוּּרְְעָָנִִיּּוּּת 
דָָאךְְ  אִִיז  פְְרִִיעֶֶר,  פוּּן  ק  הֶֶי�זֵֵּ גַַאנְְצֶֶער 
אַַז  אַַזוֹֹי,  אי  אַַוַַ�דַַּ טוֹֹבָָה  ה  מִִ�דָָּ יי  �בַַּ
הָָאט  טֶֶער  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶער  וִִוי  אלְְד  �בַַּ
וּּצגֶֶעזָָאגְְט וְְהֵֵבֵֵאתִִי אֶֶתְְכֶֶם אֶֶל הָָאָָרֶֶץ 
דֶֶער  אוֹֹיף  גֵֵייט  דָָאס  וָָואס  הַַטּּוֹֹבָָה, 
דְְלֶֶעָָתִִיד,  ה  גְְאוּּ�לָָּ פוּּן  עֶֶלְְיוֹֹנָָה  א  רְְ�גָָּ �דַַּ
גֶֶעטָָאן. ְ הָָאט זִִיךְְ שׁׁוֹֹין דָָאס אַַלְְץ אָָ�פְּ

עָָה  ְ �שְׁ �תִִּ פוּּן  עֲֲנִִית  �תַַּ דֶֶעם  וֶֶועגְְן  ג. 
י יוֹֹחָָנָָןכ,  ער רַַ�בִִּ אָָב, זָָאגְְט דֶֶער זֶֶעלְְ�בֶֶּ �בְְּ
עֲֲנִִית  ן זַַיְְין דֶֶעם �תַַּ אַַז עֶֶר וָָואלְְט מְְתַַ�קֵֵּ
וַַויְְיל  אָָב,  אִִין  טָָאג  צֶֶענְְטְְן  דֶֶער 
ית  �בֵֵּ רוֹֹב  דֶֶער  נָָאךְְ  אִִיז  אָָב  �בְְּ עָָה  ְ �שְׁ �תִִּ
שׁׁ גֶֶעוֶֶוען גַַאנְְץ אוּּן דֶֶער עִִיקַַר  קְְ�דָָּ ִ הַַ�מִּ

אָָב. ירִִי �בְְּ עֲֲשִׂ�ִ ן אִִיז גֶֶעוֶֶוען �בַַּ הַַוּּחרְְ�בָָּ

דֶֶעם  לוֹֹיט   – מֶֶען  פְְרֶֶעגְְט 
מֶֶען  עַַת  ַ �שַׁ �בְְּ אַַז  לַַל,  �כְְּ דֶֶערְְמָָאנְְטְְן 
שׁׁוֹֹין  וֶֶוערְְט  פַַייְְעֶֶר  אָָן  צִִינְְדט 
ק, הַַיְְינְְט  גֶֶעטָָאן דֶֶער גַַאנְְצֶֶער הֶֶי�זֵֵּ ְ אָָ�פְּ



PAR SHAS Vaeira  II    |   G-d’s Promise Cre ates Re alit y21

9. See Rashi, Devarim 32:41.

10. See the Nacheim prayer recited 
in the Afternoon Service of Tishah 
BeAv.

11. Cf. Koheles 8:4.

been done. Since the Beis HaMikdash began to 
burn on Tishah beAv, according to Rabbi Yo-
chanon, it should be considered as if the entire 
destruction occurred then. Why then does he 
maintain that the commemoration of the de-
struction of the Beis HaMikdash should have 
been ordained a day later?

The resolution is that the principle mentioned 
before applies only to a mortal, but not to G-d. 
The reason for the distinction is that kindling a 
fire is considered like shooting an arrow because 
once the arrow leaves the person’s hand, he no 
longer has any control over it. Accordingly, at the 
time one shoots an arrow or kindles a fire, it is 
considered as if the entire damage was done.

As such, it is understood that this does not 
apply regarding G-d because the fire or the ar-
row never leaves His hand.9 He always remains 
in control over them. Seemingly, it cannot be 
said in relation to G-d that, at the outset, it is as 
if the activity was already completed because He 
can always alter the outcome.

For that reason, Rabbi Yochanan maintains 
that the fast should have been ordained on the 
tenth of Av. Although G-d “kindled the fire”10 on 
Tishah beAv, nevertheless, since G-d can always 
change the course of events, it cannot be said that 
the destruction was completed on that date.

According to this explanation, the same 
concept would appear to apply to the matter at 
hand. How is it possible to say that, at the time 
when G-d promised “I will bring you…,” it is as 
if the Future Redemption already happened? 
Since the matter is always under His control and 
no one can tell Him what to do,11 as long as the 
redemption has not actually occurred, how can 

רֶֶענֶֶען  �בְְּ פוּּן  אָָנְְפַַאנְְג  דֶֶער  אַַז  אלְְד  וִִוי�בַַּ
דָָאךְְ  זִִיךְְ  הָָאט  אָָב,  �בְְּ עָָה  ְ �שְׁ �תִִּ גֶֶעוֶֶוען  אִִיז 
אָָב שׁׁוֹֹין  י יוֹֹחָָנָָן אַַלֵֵיין אִִין ט' �בְְּ לְְדַַעַַת רַַ�בִִּ
דִִי  נָָאר  עִִנְְיָָן?  גַַאנְְצֶֶער  דֶֶער  גֶֶעטָָאן  ְ אָָ�פְּ
דֶֶערְְקְְלֶֶעוּּרנְְג אִִיז, אַַז דֶֶער דֶֶערְְמָָאנְְטֶֶער 
וָָדָָם,  ר  שָׂ�ָ �בָָּ אַַ  יי  �בַַּ יךְְ  �יָָּ ַ �שַׁ נָָאר  אִִיז  לַַל  �כְְּ

טְְן. ְ ערְְ�שְׁ יי דֶֶעם אוֹֹי�בֶֶּ ער נִִיט �בַַּ אָָ�בֶֶּ

יי אֵֵשׁׁ, וָָואס  דֶֶער טַַעַַם אוֹֹיפְְן חִִילּּוּּק: �בַַּ
יו, אִִיז וִִוי נָָאר דֶֶער חֵֵץ  וּּׁ�שּׁם חִִ�צָָּ  עֶֶס אִִיז מִִ
שׁׁוֹֹין  עֶֶר  אִִיז  הַַאנְְט  זַַיְְין  פוּּן  אַַרוֹֹיס  אִִיז 
מֵֵילָָא,  �בְְּ אִִים,  אוֹֹיף  יִִת  הַַ�בַַּ עַַל  �בַַּ קֵֵיין  נִִיט 
אָָדֶֶער  חֵֵץ  דֶֶעם  וַַוארְְפְְט  עֶֶר  עַַת  ַ �שַׁ �בְְּ אִִיז 
הָָאט  פַַייְְעֶֶר,  דֶֶעם  אָָן  צִִינְְדט  עֶֶר  עַַת  ַ �שַׁ �בְְּ

ק. גֶֶעטָָאן דֶֶער גַַאנְְצֶֶער הֶֶי�זֵֵּ ְ זִִיךְְ שׁׁוֹֹין אָָ�פְּ

יי דֶֶעם  טֵֵייט מֶֶען, אַַז �בַַּ ְ וּּבְְמֵֵילָָא פַַארְְ�שְׁ
אוֹֹיךְְ  זַַיְְינֶֶען  אִִים  א  �בַַּ וָָואס  טְְן  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ
פוּּן  אַַרוֹֹיס  נִִיט  קֵֵיינְְמָָאל  ים  וְְחִִ�צִִּ אֵֵשׁׁ 
עַַל  �בַַּ אַַ  מָָאל  אַַלֶֶע  אִִיז  עֶֶר  אוּּן  הַַאנְְטכא, 
דִִי  זִִיךְְ  הָָאט  אִִים  א  �בַַּ דֶֶעם,  אוֹֹיף  יִִת  הַַ�בַַּ
גֶֶעטָָאן, וַַויְְיל עֶֶר קֶֶען  ְ זַַאךְְ פְְרִִיעֶֶר נִִיט אָָ�פְּ

דָָאס אַַלֶֶע מָָאל צִִיעֶֶן וּּצרִִיק.

מֶֶען  אַַז  יוֹֹחָָנָָן  י  רַַ�בִִּ זָָאגְְט  דֶֶערְְפַַאר 
עֲֲנִִית  �תַַּ דֶֶעם  זַַיְְין  קוֹֹבֵֵעַַ  גֶֶעדַַארְְפְְט  הָָאט 
בָָּאֵֵשׁ  אַַז  הֲֲגַַם  וָָואוּּרם  אָָב,  �בְְּ ירִִי  עֲֲשִׂ�ִ �בַַּ
פוּּנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן   – אָָב  �בְְּ עָָה  ְ תִִ�שְׁ �בְְּ הּּ,  �תָָּ הִִ�צַַּ
צִִיעֶֶן  מָָאל  אַַלֶֶע  קֶֶען  עֶֶר  אַַז  אלְְד  וִִוי�בַַּ
נִִיט  נָָאךְְ  ן  וּּחרְְ�בָָּ דֶֶער  זִִיךְְ  הָָאט  וּּצרִִיק, 

אָָב. עָָה �בְְּ ְ תִִ�שְׁ גֶֶעטָָאן �בְְּ ְ אָָ�פְּ

אוּּן לוֹֹיט דֶֶעם אִִיז דָָאךְְ אִִין פְְלוּּג אוֹֹיךְְ 
אַַזוֹֹי אִִין אוּּנְְזֶֶער עִִנְְיָָן – הַַיְְינְְט וָָואס זָָאגְְן 
טֶֶער הָָאט  ְ ערְְ�שְׁ עַַת דֶֶער אוֹֹי�בֶֶּ ַ �שַׁ מִִיר אַַז �בְְּ
שׁׁוֹֹין  זִִיךְְ  הָָאט  וג',  וְְהֵֵבֵֵאתִִי  וּּצגֶֶעזָָאגְְט 
סְְ'אִִיז  אַַז  אלְְד  וִִוי�בַַּ ה,  גְְאוּּ�לָָּ דִִי  גֶֶעטָָאן  ְ אָָ�פְּ
וּּמִִי  הַַאנְְט,  אִִין  אִִים  א  �בַַּ מָָאל  אַַלֶֶע  דָָאךְְ 
ל  ה, וּּבְְמֵֵילָָא אִִיז דָָאךְְ כָּ�ָ עֲֲשֶׂ�ֶ יֹֹאמַַר לוֹֹ מַַה �תַַּ



פרשת אראו ב   |   לקוטי שיחות 22

12. Rambam, Hilchos Yesodei Ha-
Torah 10:4. 

13. Bamidbar 23:19.

it be said that it is as if it has already taken 
place?

Why the Promise of Redemption Is Irrevocable

4. In truth, the question is not valid. As is 
well known,12 when G-d regrets a Divine de-
cree of retribution, He nullifies it. However, 
he will never regret and nullify a positive de-
cree, as it is written,13 “Would He say and not 
do, speak and not fulfill?” Therefore, when 
G-d promised, “I will bring you…,” which 
is a positive prophecy, He will never regret 
or nullify it. As such, He is compelled, as it 
were, to carry it out. Thus, it is as if the situ-
ation resembles that of a person who has no 
control over an arrow once it leaves his hand. 
Although there is no concept of compulsion 
regarding G-d and everything is dependent 
on His will, nevertheless, since His will is 
that a positive promise will never be nulli-
fied, the promise must be fulfilled. 

For G-d, it is certain that the fulfillment 
of the promise is dependent upon His will, 
for the fact that the promise must be ful-
filled, as it were, is only because that is His 
will. Nevertheless, from the perspective 
of the promise itself, it must be fulfilled 
because it cannot be nullified under any cir-
cumstances. Accordingly, the promise “I will 
bring you…” is like an arrow that has left a 
mortal archer’s hand and there is no way it 
can be returned.

Realizing Redemption

5. The awareness of this concept assists 
our Divine service. The knowledge that the 

פּּוֹֹעֵֵל,  גֶֶעטָָאן דֶֶעם עִִנְְיָָן �בְְּ ְ זְְמַַן עֶֶר הָָאט נִִיט אָָ�פְּ
גֶֶעטָָאן? ְ הָָאט זִִיךְְ דֶֶער עִִנְְיָָן נָָאךְְ נִִיט אָָ�פְּ

נִִיט.  יָָא  ְ קַַ�שְׁ קֵֵיין  דָָאס  אִִיז  אֱֱמֶֶת  �בֶֶּ ער  אָָ�בֶֶּ ד. 
גְְזֵֵירוֹֹת  פוּּן  אַַז  אוואוּּסְְטבכ,  �בַַּ אִִיז  עֶֶס  וָָואוּּרם 
טֶֶער  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶער  הָָאט  לִִצְְלַַן  רַַחֲֲמָָנָָא  רָָעוֹֹת 
ער פוּּן גְְזֵֵירוֹֹת  ל, אָָ�בֶֶּ ֵ חֲֲרָָטָָה אוּּן עֶֶר אִִיז זֵֵיי מְְבַַ�טֵּ
הַַוּּהא  חֲֲרָָטָָה,  נִִיט  מָָאל  קֵֵיין  עֶֶר  הָָאט  טוֹֹבוֹֹת 
אִִיז  דֶֶערְְפַַאר  ה.  תְְמִִ�יָָּ �בִִּ ה,  יְְקִִימֶֶ�נָָּ וְְלֹאֹ  וגו'  אָָמַַר 
וּּצגֶֶעזָָאגְְט  הָָאט  טֶֶער  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶער  עַַת  ַ �שַׁ �בְְּ
וְְהֵֵבֵֵאתִִי וג' וָָואס דָָאס אִִיז דָָאךְְ אַַן עִִנְְיָָן טוֹֹב, אוּּן 
ן פוּּן דֶֶעם, אִִיז  וֶֶועט קֵֵיינְְמָָאל נִִיט חֲֲרָָטָָה הָָא�בְְּ
בְְיָָכוֹֹל וּּמכְְרָָח אִִין דֶֶעם,  אִִלּּוּּ וִִוי עֶֶר אִִיז �כִִּ דָָאס �כְְּ
ן נָָאכְְדֶֶעם  ְ יי אַַ מֶֶענְְט�שְׁ בְְיָָכוֹֹל וִִוי �בַַּ אוּּן דָָאס אִִיז �כִִּ

וִִוי דֶֶער חֵֵץ אִִיז שׁׁוֹֹין אַַרוֹֹיס פוּּן זַַיְְין הַַאנְְט.

יךְְ קֵֵיין  �יָָּ ַ כָָאטשׁׁ אַַז לְְמַַעְְלָָה אִִיז דָָאךְְ נִִיט �שַׁ
רֵֵךְְ,  יִִתְְ�בָָּ רְְצוֹֹנוֹֹ  �בִִּ ֹל  הַַ�כֹּ אוּּן  לוֹֹם,  ָ וְְ�שָׁ חַַס  הֶֶכְְרַַח 
רְְצוֹֹנוֹֹ  אִִיז  אַַזוֹֹי  אַַז  אלְְד  וִִוי�בַַּ פוּּנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן, 
קֵֵיינְְמָָאל  עֶֶר  וֶֶועט  טוֹֹב  עִִנְְיָָן  אַַן  אַַז  רֵֵךְְ,  יִִתְְ�בָָּ
ל זַַיְְין, אִִיז דָָאךְְ דֶֶער עִִנְְיָָן אַַ וּּמכְְרָָח. ֵ נִִיט מְְבַַ�טֵּ

אַַז  זִִיכֶֶער,  אִִיז  טְְן  ְ ערְְ�שְׁ אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶעם  י  לְְגַַ�בֵֵּ
וּּגפָָא  דָָאס  וָָואוּּרם  רֵֵךְְ,  יִִתְְ�בָָּ רְְצוֹֹנוֹֹ  �בִִּ אִִיז  דָָאס 
וַַויְְיל  עֶֶס  אִִיז  וּּמכְְרָָח  אַַ  אִִיז  עִִנְְיָָן  דֶֶער  וָָואס 
וָָואס  דָָאס  ער  אָָ�בֶֶּ רֵֵךְְ,  יִִתְְ�בָָּ בִִּרְְוֹֹצוֹֹנ  אִִיז  אַַזוֹֹי 
סְְ'אִִיז נוֹֹגֵֵעַַ וּּצ דֶֶעם עִִנְְיָָן, אִִיז דָָאךְְ דֶֶער עִִנְְיָָן 
שׁׁוּּם  אַַ וּּמכְְרָָח וַַויְְיל עֶֶר – דֶֶער עִִנְְיָָן – קֶֶען �בְְּ
י דֶֶעם עִִנְְיָָן  טֵֵל וֶֶוערְְן. וּּבְְמֵֵילָָא לְְגַַ�בֵֵּ אוֹֹפֶֶן נִִיט �בָָּ
ר וָָדָָם, וָָואס דֶֶער חֵֵץ  שָׂ�ָ אִִיז דָָאס גְְלַַיְְיךְְ וּּצ אַַ �בָָּ
אִִיז אַַרוֹֹיס פוּּן זַַיְְין הַַאנְְט, וָָואס עֶֶר )דֶֶער חֵֵץ( 

שׁׁוּּם אוֹֹפֶֶן נִִיט גֵֵיין וּּצרִִיק. קֶֶען �בְְּ

ה. דֶֶער עִִנְְיָָן אִִין עֲֲבוֹֹדָָה אִִיז: 



PAR SHAS Vaeira  II    |   G-d’s Promise Cre ates Re alit y23

14. Berachos 60b.

15. Taanis 21a; Sanhedrin 108bff. 
See Likkutei Sichos, Vol. 2, p. 393 

(translated in Selections from Likku-
tei Sichos, Devarim, p. 357).

redemption, including its loftiest heights, 
actually exists at present – it is only that it is 
yet to be revealed – offers a Jew great assur-
ance. Such a realization makes it much easier 
to endure all the concealment and veiling 
of G-dliness that generally prevails in this 
world, specifically, in the era of exile, and es-
pecially, in these last generations.

As is well known, all the obstacles and 
hindrances to the observance of the Torah 
and its mitzvos are not genuine entities. They 
are merely veils and concealments that exist 
﻿to call forth deeper energies in our Divine 
service. Furthermore, since, in truth, the re-
demption is already present, these veils and 
concealments have already been removed.

When we realize that the obstacles do not 
really exist and are merely imagined, they 
will not affect us. We can then proceed with 
the strength of holiness. As a result, the veils 
and concealments will be removed even for 
the eyes of flesh. We will see that “Every-
thing the Merciful One [did], He [did] for the 
good,”14 and, moreover, “This also is for the 
good.”15

יז  �בִִּ ה,  גְְאוּּ�לָָּ דִִי  אַַז  וֵֵוייס  מֶֶען  עַַת  ַ �שַׁ �בְְּ
פַַארַַאן  שׁׁוֹֹין  אִִיז  עִִילּּוּּי,  גְְרֶֶעסְְטְְן  דֶֶעם  אִִין 
דַַארְְף  זִִי  וָָואס  נִִיט  מֶֶער  אִִיז  עֶֶס  אִִיצְְטֶֶער, 
נִִתְְגַַּלֶֶּה וֶֶוערְְן, אִִיז אַַ סַַךְְ גְְרִִינְְגֶֶער וּּצ דוּּרְְכְְגֵֵיין 
ה  רִִים וָָואס אִִין עוֹֹלָָם הַַ�זֶֶּ אַַלֶֶע הַַעְְלָָמוֹֹת וְְהֶֶסְְ�תֵֵּ
פְְרַַט אוּּן אִִין דִִי לֶֶעצְְטֶֶע  לוּּת �בִִּ כְְלַַל, וּּבִִזְְמַַן הַַ�גָָּ �בִִּ

רָָטִִיּּוּּת. ְ פְְרָָטֵֵי �פְּ דוֹֹרוֹֹת �בִִּ

אוואוּּסְְט,  �בַַּ סְְ'אִִיז  וָָואס  דֶֶעם,  אוֹֹיסֶֶער 
דָָא  זַַיְְינֶֶען  וָָואס  וְְעִִיכּּוּּבִִים  מְְנִִיעוֹֹת  אַַלֶֶע  אַַז 
זַַיְְינֶֶען נִִיט קֵֵיין אֱֱמֶֶת'עֶֶ  וּּמִִצְְווֹֹת,  אוֹֹיף תּּוֹֹרָָה 
הֶֶעְְלֵֵם  אַַ  וִִוי  נִִיט  מֶֶער  לוֹֹם,  ָ וְְ�שָׁ חַַס  מְְצִִיאוּּת 
ֹחוֹֹת אִִין  כְְדֵֵי אַַרוֹֹיסְְוּּרפְְן טִִיפֶֶערֶֶע �כֹּ ר, �בִִּ וְְהֶֶסְְ�תֵֵּ

עֲֲבוֹֹדַַת ה',

ה  גְְאוּּ�לָָּ דֶֶער  ד  מִִ�צַַּ אַַז  מֶֶערֶֶער,  נָָאךְְ  אִִיז 
אֱֱמֶֶת לַַאֲֲמִִתּּוֹֹ שׁׁוֹֹין דָָא אִִיצְְטֶֶער,  וָָואס זִִי אִִיז �בֶֶּ
רִִים  זַַיְְינֶֶען דָָאךְְ שׁׁוֹֹין אוֹֹיךְְ דִִי הַַעְְלָָמוֹֹת וְְהֶֶסְְ�תֵֵּ

שׁׁוֹֹין אִִיצְְטֶֶער אַַרָָאפּּ.

עַַת מֶֶען וֵֵוייס אַַז דָָאס אִִיז מֶֶער נִִיט  ַ �שַׁ אוּּן �בְְּ
עֵֵל פוּּן  ָ וִִוי אַַ דִִמְְיוֹֹן, אוּּן מֶֶען וֶֶוערְְט נִִיט נִִתְְ�פָּ
אִִין  טַַארְְקַַיְְיט  ְ אַַ �שְׁ מִִיט  גֵֵייט  נָָאר מֶֶען  דֶֶעם, 
הֶֶעְְלֵֵם  דֶֶער  אַַרָָאפּּ  גֵֵייט  דֶֶעמָָאלְְט  ה,  ָ ��שָּׁ קְְדוּּ
עֶֶס  אַַז  אוֹֹיג,  ערְְלֶֶעכְְן  ֶ קֶֶערְְ�פֶּ דֶֶעם  פַַאר  אוֹֹיךְְ 
ם זוּּ לְְטוֹֹבָָהגכ. וֶֶוערְְט לְְטַַב עָָבִִיד אוּּן דַַאן אוֹֹיךְְ �גַַּ

)משיחת ש״פ אורא, תשי״ד(

בבא מקא בכ, א. קומנוי יסוף שם. יח(
ימוא עו, א. יט( 

תענית כט, א. כ(
שר״י דרבים לב, מא. כא(

במר״ם הלתוכ יוסדי הרותה פ״י ה״ד. בכ(
זע לוק"ש ח"ב ע' 393 ואילך. גכ( 





CREDITS:

Copyright by Sichos in English

Rabbi Eliyahu Touger
Rabbi Sholom Ber Wineberg
Translators 

Rabbi Sholom Zirkind
Rabbi Zalmy Avtzon
Content Editors 

Uriella Sagiv
Copy Editors

Yosef Yitzchok Turner 
Typesetting 

Spotlight Design 
Layout and Cover

Mayer Preger 
Advisory Board

Rabbi Shmuel Avtzon
Director, Sichos In English

הרה”ת ר’ משה יהודה בן ר’ צבי יוסף ע”ה
Rabbi Moshe Kotlarsky OBM, 
whose commitment has brought this sacred initiative to fruition




