
בא

BO

LIKKUTEI SICHOS, VOLUME 1, P. *****

I N S I G H T S  I N T O  T H E  W E E K L Y  P A R S H A  

B Y  T H E  L U B A V I T C H E R  R E B B E

BO  בא
VOLUME 1, P. 127-132

NEW





Dedicated to

Emmanuel (Mendel) 
Karp 

1905 - 1989 
son of Bernard (Berl) and Rose (Rezele)

•

Manny Karp was born in the United States, 
in 1905. His first language was Yiddish. 

Losing his mother to the Spanish Flu shaped 
his resilience and commitment to helping 
others, ultimately leading to a career as a 

guidance counselor in Philadelphia public 
schools. He also served many years as the 
director of Camp Akiba in the Poconos. 

Karp’s legacy is characterized by his optimism 
and unwavering dedication to learning and 
mentorship. Emmanuel Karp died in 1989.



פרשת אב א   |   לקוטי שיחות פרשת אב א4   |   לקוטי שיחות 4

Introduction

Some of us excel at empathy – sensing others’ needs, speaking gently, meeting people where 
they are. Others have strength as their gift – the ability to take a stand, speak truth without 
flinching, hold firm when compromise would be easier.

Rarely do we find both qualities in one person. And even when someone possesses both, 
one quality tends to dominate – it is the go-to response that shapes that person’s approach. To 
express two opposite qualities with equal intensity, each at full strength when the moment de-
mands it, is unique, something infrequently seen.

In the sichah that follows, the Rebbe presents a model that transcends this either/or ap-
proach. He points to the Jews’ conduct before the Exodus – they were bold enough to hold 
sheep, Egypt’s deity, for days, declaring openly their intent to slaughter them. Yet he also de-
scribes an approach of patient outreach – working with others with infinite patience, ascribing 
their failure to responsd to one’s own faults. Herein lies the paradox. Boldness typically stems 
from ego, yet here it is being expressed without a sense of self.

Such a synthesis has profound implications. In a personal sense, it is precisely what the Ex-
odus from Egypt involves. Egypt (מצרים) is identified with boundaries and limitations. When a 
person – and a nation – are not confined to one character trait and can combine opposites in 
G-d’s service, they have transcended the confines of their ordinary nature, achieving an internal 
state of redemption. This prepares them to be redeemed in actual fact.

Bo I  |  אב א
Adapted from a sichah delivered on Acharon shel Pesach, 5712 (1952)



PAR SHAS Bo I  |   Inner Strength – The Catalyst for Redemption5

דִִי  דֶֶערְְצֵֵיילְְט  סֶֶדְְרָָה  הַַיְְינְְטִִיקֶֶער  אִִין  א. 
טֶֶער הָָאט גֶֶעהֵֵייסְְן  ְ ערְְשְׁ� תּּוֹֹרָָה, אַַז דֶֶער אוֹֹיבֶּ�ֶ
ס דֶֶעם צֶֶענְְטְְן טָָגא  ְ עפְּ� ֶ מֶֶען זָָלא נֶֶעמֶֶען אַַ שֶׁ�
אִִין  טֶֶעג  עֶֶטְְלֶֶעכֶֶע  אִִים  הַַאלְְטְְן  נִִיסָָן,  אִִין 
עכְְטְְן  ֶ שֶׁ� טָָגא  פֶֶערְְצֶֶענְְטְְן  דֶֶעם  ן  ּוּא  , ּבּּוּ ט ְ שְׁ�

סַַח. ֶ ן פֶּ� ן מַַקְְרִִיב זַַיְְין פַַאר אַַ קָָרְְבַּ�ַ אִִים ּוּא

לִִּוּיּבּ וָָוסא הָָאט מֶֶען גֶֶעדַַרְְאפְְט נֶֶעמֶֶען  צ
דִִי  זָָגְְאן   – טָָגא?  צֶֶענְְטֶֶען  דֶֶעם  ה  שֶׂ�ֶ דֶֶעם 
זֶֶען  וֶֶועלְְן  ים  מִִצְְרִִיִּ�ִ דִִי  וֶֶוען  אַַז  כְְדֵֵי  בִּ�ִ רַַזַַ"ל: 
פְְרֶֶעגְְן,  וֶֶועלְְן  ן  ּוּא ס,  ְ עפְּ� ֶ שֶׁ� דֶֶעם  אִִידְְן  א  בַּ�ַ
זָָאלְְן  הוֹֹיז,  אִִין  אִִים  אִִיר  הַַאלְְט  וָָוסא  נָָאךְְ 
עֶֶנְְטְְפֶֶערְְן:  ן  ּוּא וֶֶוערְְן  עֵֵל  ָ נִִתְְפָּ� נִִיט  אִִידְְן  דִִי 
צּוּ  אוֹֹיף  הוֹֹיז  אִִין  ס  ְ עפְּ� ֶ שֶׁ� דֶֶעם  הַַאלְְטְְן  מִִיר 

ן. ן מַַקְְרִִיב זַַיְְין פַַאר אַַ קָָרְְבָּ�ָ עכְְטְְן אִִים ּוּא ֶ שֶׁ�

ס,  ְ עפְּ� ֶ שֶׁ� אַַ  צּוּ  גֶֶעדִִינְְט  ן  הָָבְּא�ְ ים  מִִצְְרִִיִּ�ִ דִִי 
זָָרָָה,  עֲֲבוֹֹדָָה  זֵֵייעֶֶר  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  דָָסא 
גֶֶעזָָגְְאט  יּוּנ  רַַבֵּ�ֵ ה  ֶ מֹֹשֶׁ� דָָאךְְ  הָָאט  )דֶֶערְְפַַאר 
וג'(,  ּוּנּוּל  יִִסְְקְְ וְְלֹאֹ  וג'  ח  נִִזְְבַּ�ַ הֵֵן  רְְעֹֹה'ן,  ַ פַּ� צּוּ 
טֶֶער זֵֵיי  ְ ערְְשְׁ� נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן הָָאט דֶֶער אוֹֹיבֶּ�ֶ ּוּפ
ס פִִיר טֶֶעג אִִין  ְ עפְּ� ֶ גֶֶעהֵֵייסְְן, הַַאלְְטְְן דֶֶעם שֶׁ�
ים,  ן דִִי מִִצְְרִִיִּ�ִ ן אוֹֹיף דִִי פְְרַַאגֶֶעס ּוּפ , ּוּא ּבּּוּ ט ְ שְׁ�
עכְְטְְן  ֶ זָָאלְְן זֵֵיי עֶֶנְְטְְפֶֶערְְן, מִִיר וֶֶועלְְן דָָסא שֶׁ�

טְְן. ְ ערְְשְׁ� ן מַַקְְרִִיב זַַיְְין צּוּ דֶֶעם אוֹֹיבֶּ�ֶ ּוּא

ן  ּוּא  – טַַרְְאקַַיְְיט  ְ שְׁ� דִִי   – תּּוֹֹקֶֶף  דֶֶער 
גֶֶעהַַאט  ן  הָָבְּא�ְ אִִידְְן  דִִי  וָָוסא  נֶֶפֶֶׁשׁ  מְְסִִירַַת 
ים,  מִִצְְרִִיִּ�ִ דִִי  ן  ּוּפ וֶֶוערְְן  עֵֵל  ָ נִִתְְפָּ� נִִיט  אוֹֹיף 
ה. וִִוי דִִי רַַזַַ"ל זָָגְְאן, לָּּוּא�ָ רַַכְְאט דִִי גְְ  הָָאט גֶֶעבְּ�ְ

Evoking Our Inner Power

1. This week’s Torah reading relates that 
G-d commanded the Jewish people to take a 
sheep on the tenth of Nissan and keep it in 
their homes for several days. On the four-
teenth day of Nissan, they were to slaughter it 
and offer it as a Pesach sacrifice.1

Why did the Jews have to take the sheep 
on the tenth of Nissan? Our Sages2 relate that 
when the Egyptians would see the Jews keep-
ing sheep in their homes, they would ask why 
they were doing that. The Jews would not be 
fazed and would answer that they were keep-
ing the sheep to slaughter it and to offer it as 
a sacrifice to G-d.

Now, the Egyptians worshiped sheep; they 
deified that animal. (For this reason, later in 
the narrative, Moshe told Pharaoh, “Will we 
slaughter the deity of the Egyptians… and they 
not stone us?”)3 Nevertheless, G-d command-
ed the Jews to hold the sheep in their homes 
for four days so that the Egyptians would ask 
and the Jews would answer that they were in-
tending to slaughter the sheep and offer it as 
a sacrifice to G-d.

The inner strength and mesiras nefesh 
(self-sacrifice) that the Jews possessed not to 
be daunted by the Egyptians brought about 
the redemption. As our Sages4 relate, at the 

1. Shmos 12:3-6.

2. See Zohar, Vol. III, p. 251a-b. 

Rabboseinu Baalei HaTosafos, Shmos 
12:3; Tur and the Alter Rebbe’s 
Shulchan Aruch 430:1. 

3. Shmos 8:22.

4. Mechilta, Rashi on Shmos 12:6.

Inner Strength –  
The Catalyst for Redemption



פרשת אב א   |   לקוטי שיחות 6

time of the Exodus from Egypt, the Jews were 
“naked of mitzvos,” as alluded to in the verse,5 
“but you were naked and bare.” Similarly, at the 
splitting of the Sea of Reeds, the angels argued, 
“These [the Egyptians,] and these [the Jews,] are 
worshipers of false deities.”6 Therefore, G-d gave 
the Jews the mitzvah of the Pesach sacrifice. In 
the merit of fulfilling that mitzvah with mesiras 
nefesh, the Jews were redeemed from Egypt.

A Mirror Image
2. It is written that G-d promised,7 “As in the 

days of your Exodus from Egypt, I will show 
[My people] wonders.” This means that the re-
demption from Egypt corresponds to the Future 
Redemption. As is well known, when the Torah 
draws a parallel between two subjects, all of the 
particular details of the subjects compared cor-
respond to each other.8 Thus, since the Torah 
cites this correspondence, it follows that the fac-
tors that brought about the Exodus from Egypt 
will also bring about the Future Redemption.

Since the Exodus from Egypt was brought 
about through the expression of inner strength 
and mesiras nefesh, the Future Redemption will 
also come about through the Jews acting with 
inner strength and mesiras nefesh.

Gentle, but Forceful Outreach
3. If all the mitzvos must be fulfilled with 

strength and resolve, how much more so does 
this apply regarding the mitzvah of ahavas Yis-
rael, loving a fellow Jew – the foundation of the 
entire Torah.9 Certainly, we should fulfill that 
mitzvah with strength and resolve, without being 
swayed by anyone or hindered by any obstacle.

5. Yechezkel 16:7.

6. See Zohar, Vol. II, p. 170b; 
Mechilta, Shmos 14:28-29. 

7. Michah 7:15.

8. See Likkutei Sichos, Vol. 1, p. 118.

9. Shabbos 31a; Tanya, ch. 32.

גֶֶעוֶֶוען  זַַיְְינֶֶען  מִִצְְרַַיִִם  יְְצִִיאַַת  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ אַַז 
עֶֶס  וִִוי  ן  ּוּא מִִצְְוֹֹת,  ן  ּוּפ נַַאקֶֶעט  אִִידְְן  דִִי 
ּוּל  הַַלָּ�ָ ן  ּוּא וְְעֶֶרְְיָָה,  עֵֵרוֹֹם  וְְאַַתְּ�ְ  טֵֵייט  ְ שְׁ�
עֲֲבוֹֹדָָה  עוֹֹבְְדֵֵי  ּוּל  וְְהַַלָּ�ָ זָָרָָה  עֲֲבוֹֹדָָה  עוֹֹבְְדֵֵי 
ן  טֶֶער גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ ְ ערְְשְׁ� זָָרָָה, הָָאט זֵֵיי דֶֶער אוֹֹיבֶּ�ֶ
תּוּכ  זְְ אִִין  ן  ּוּא סַַח,  ֶ פֶּ� ן  קָָרְְבַּ�ַ ן  ּוּפ מִִצְְוָָה  דִִי 
נֶֶפֶֶׁשׁ  מְְסִִירַַת  דֶֶעם  מִִיט  מִִצְְוָָה  דֶֶער  ן  ּוּפ
יי, זַַיְְינֶֶען זֵֵיי  ן גֶֶעהַַאט דֶֶערְְבַּ�ַ וָָוסא זֵֵיי הָָבְּא�ְ

ן מִִצְְרַַיִִם. אוֹֹיסְְגֶֶעלֵֵייזְְט גֶֶעוָָורְְאן ּוּפ

מֵֵאֶֶרֶֶץ  צֵֵתְְאךָָ  ימֵֵי  כִּ�ִ טֵֵייטא,  ְ שְׁ� עֶֶס  ב. 
אַַז  הֵֵייסְְט  דָָסא  נִִפְְלָָאוֹֹת.  ּוּּנּ  אַַרְְאֶֶ מִִצְְרָָיִִם 
דֶֶער  אוֹֹיף  ל  ָ מָָשָׁ� אַַ  אִִיז  מִִצְְרַַיִִם  ת  לַּּוּא�ַ גְְ
אַַ  סְְ'אִִיז  אַַז  אלְְד  וִִויבַּ�ַ לֶֶעָָתִִיד.  ן  ה ּוּפ לָּּוּא�ָ גְְ
אַַז  טַַאנְְדִִיק,  ְ פַַרְְאשְׁ� אִִיז  תּּוֹֹרָָה,  ן  ּוּפ ל  ָ מָָשָׁ�
יְְצִִיאַַת  רַַכְְאט  גֶֶעבְּ�ְ ן  הָָבְּא�ְ וָָוסא  עִִנְְיָָנִִים  דִִי 
ה  לָּּוּא�ָ גְְ דִִי  רֶֶענְְגֶֶען  בְּ�ְ אוֹֹיךְְ  וֶֶועלְְן  מִִצְְרַַיִִם, 
ן תּּוֹֹרָָה  ל ּוּפ ָ עַַּוּד, אַַז אִִין אַַ מָָשָׁ� יָָ הָָעֲֲתִִידָָה. כְּ�ְ
צּוּ  סְְאט  ַ גֶֶעפַּ� צּוּ ל  ָ שָׁ� ָ הַַמָּ� רָָטֵֵי  ְ פְּ� אַַלֶֶע  זַַיְְינֶֶען 

לב. ָ דֶֶעם נִִמְְשָׁ�

מֶֶּוּקען  גֶֶע אִִיז  מִִצְְרַַיִִם  יְְצִִיאַַת  וִִוי  אַַזוֹֹי 
מְְסִִירַַת  ן  טַַרְְאקַַיְְיט – ּוּא ְ תּּוֹֹקֶֶף – שְׁ� רְְּוּדךְְ 
ה הָָעֲֲתִִידָָה וֶֶועט  לָּּוּא�ָ , אַַזוֹֹי אוֹֹיךְְ דִִי גְְ נֶֶפֶֶׁשׁ
גֵֵיין  וֶֶועט  מֶֶען  וָָוסא  דֶֶעם  רְְּוּדךְְ   מֶֶּוּקען 

. ן מְְסִִירַַת נֶֶפֶֶׁשׁ מִִיט תּּוֹֹקֶֶף ּוּא

טָָאן  מֶֶען  דַַרְְאף  מִִצְְוֹֹת  אַַלֶֶע  אוֹֹיּבּ  ג. 
ן  ן אַַז דִִי מִִצְְוָָה ּוּפ כֵּ�ֵ ֶ ל שֶׁ� מִִיט אַַ תּּוֹֹקֶֶף, מִִכָּ�ָ
ל הַַתּּוֹֹרָָהג, דַַרְְאף  רָָאֵֵל – יְְסוֹֹד כָּ�ָ אַַהֲֲבַַת יִִשְׂ�ְ
ן  ּוּפ ן  ּוּא תּּוֹֹקֶֶף,  אַַ  מִִיט  טָָאן  אי  אַַוַַדַּ�ַ מֶֶען 

עֵֵל וֶֶוערְְן. ָ קֵֵיינֶֶעם נִִיט נִִתְְפָּ�



PAR SHAS Bo I  |   Inner Strength – The Catalyst for Redemption7

10. See Kuntreis HaTefilah, ch. 8; 
Toras Shalom, p. 10, where it is 
explained that such a response is a 

sign – albeit misdirected – of life and 
vitality.

11. See also Sefer HaSichos 5705, p. 42.

12. Rabbeinu Tam, Sefer HaYashar, 
shaar 13, quoted by Shalah, p. 69a.

13. See Shmos 12:35ff. 

We must speak with our fellow Jews about the 
Torah and its mitzvos. Even if these words have no 
effect, we must speak with them again. Even if the 
other person objects and responds brusquely, we 
should not be deterred. On the contrary, the fact 
that he responds in this manner is proof10 that the 
issue moves him. Therefore, we must speak with 
him again and again until he is won over.

We must proceed forcefully, with inner resolve. 
True, we have to speak gently, in a manner that 
will enable our words to be accepted – to quote 
my revered father-in-law, the Rebbe Rayatz,11 
“There is no need to rip off the other’s nose” – but 
our words should be spoken firmly. And when we 
speak gently but firmly, we will be successful.

If we have not yet been successful, we must re-
alize that the fault is not with the other person, 
but with us. The other person is fundamental-
ly good. Our Rabbis12 taught, “Words that come 
from the heart will enter the heart.” If we see that 
the second half of the adage is not being fulfilled 
– the other person is not taking our words to heart 
– that is a sign that our words are not yet coming 
from the heart. We must say a chapter of Tehillim 
(Psalms) with a prayer that our words come from 
the heart and, as a matter of course, they will en-
ter the other’s heart.

Not Past History
4. At the time of the Exodus, the Jews’ inner 

strength – demonstrated by the fact that they were 
not affected by the Egyptians – enabled them to 
leave Egypt. Moreover, not only did they achieve 
their freedom, they were able to take with them 
the Egyptians’ silver and gold,13 and, ultimately, 
all the Egyptians were drowned in the sea, “there 

וֶֶועגְְן  אִִידְְן  אַַ  מִִיט  רֵֵיידְְן  דַַרְְאף  מֶֶען 
וֹֹעֵֵלְְ'ט  ּפּ עֶֶס  אוֹֹיּבּ  ן  ּוּא מִִּוּצְְווֹֹת,   תּּוֹֹרָָה 
נִִיט, דַַרְְאף מֶֶען רֵֵיידְְן נָָאךְְ אַַמָָלא. אוֹֹיּבּ 
דַַרְְאף  זִִיךְְ,  רִִיקֶֶעט"  "בְּ�ְ יֶֶענֶֶער  אֲֲפִִיוּ�ל 
ה,  רַַבָּ�ָ אַַדְּ�ְ וֶֶוערְְן,  עֵֵל  ָ נִִתְְפָּ� נִִיט  אוֹֹיךְְ  מֶֶען 
אַַ  אִִיז  זִִיךְְ,  רִִיקֶֶעט  בְּ�ְ עֶֶר  וָָוסא  ן דֶֶעם  ּוּפ
מֵֵילָָא  בְּ�ְ אָָן.  עֶֶס  רִִירְְט  אִִים  אַַז  רְְאָָיָָהד, 
אַַמָָלא  נָָאךְְ  אִִים  מִִיט  רֵֵיידְְן  מֶֶען  דַַרְְאף 
יי  בַּ�ַ זִִיךְְ  וֶֶועט  עֶֶס  יז  בִּ�ִ אַַמָָלא,  נָָאךְְ  ן  ּוּא

נֶֶּוּעמֶֶען. אִִים צ

מֶֶען  תּּוֹֹקֶֶף.  אַַ  מִִיט  גֵֵיין  דַַרְְאף  מֶֶען 
דֵֵי  כְּ�ְ נַַחַַת  דִִבְְרֵֵי  בְּ�ְ רֵֵיידְְן  טַַאקֶֶע  דַַרְְאף 
בוֹֹד  כְּ�ְ ם  כְְּוּפִִתְְגַּ�ַ ( וֶֶוערְְן,  ל  נִִתְְקַַבֵּ�ֵ זָָלא  עֶֶס 
"ר: מֶֶען דַַרְְאף  ת מוֹֹרִִי וְְחָָמִִי אַַדְְמּוּ ַ � קְְדֻֻשַּׁ�
ער  רַַיְְיסְְן דֶֶעם נָָאז( אָָבֶּ�ֶ ְ יֶֶענֶֶעם נִִיט אַַרָָאפְּ�
ן אַַז מֶֶען וֶֶועט רֵֵיידְְן  – מִִיט אַַ תּּוֹֹקֶֶף. ּוּא

בְְּוּתוֹֹקֶֶף, וֶֶועט מֶֶען מַַצְְלִִיחַַ זַַיְְין. נַַחַַת  בְּ�ְ

ן דָָסא וָָוסא דֶֶערְְוַַויְְיל הָָאט עֶֶר נִִיט  ּוּא
דִִי  אַַז  וִִויסְְן  עֶֶר  דַַרְְאף  גֶֶעוֶֶוען,  מַַצְְלִִיחַַ 
לְְד אִִיז נִִיט אִִין יֶֶענֶֶעם נָָאר אִִין אִִים.  ּוּׁשׁ
א אִִים זַַיְְינֶֶען דָָסא  ט, נָָאר בַּ�ַ יֶֶענֶֶער אִִיז ּוּג
 – ב,  הַַלֵּ�ֵ מִִן  וֹֹצְְאִִים  הַַּיּ בָָרִִים  דְּ�ְ קֵֵיין  נִִיט 
ע  דֶֶערְְפַַאר אִִיז נִִיטָָא דִִי צְְוֵֵוייטֶֶע הַַאלְְבֶּ�ֶ
אַַ  זָָגְְאן  דַַרְְאף  עֶֶר  ב.  הַַלֵּ�ֵ אֶֶל  נִִכְְנָָסִִים   –
יוֹֹצְְאִִים  זַַיְְין  זָָלא  עֶֶס  ים  הִִלִּ�ִ תְּ�ְ יטְְל  ִ קַַפִּא�
נִִכְְנָָסִִים   – זַַיְְין  וֶֶועט  בְְּוּמֵֵילָָא   ב,  הַַלֵּ�ֵ מִִן 

ב. אֶֶל הַַלֵּ�ֵ

עַַת יְְצִִיאַַת מִִצְְרַַיִִם,  ַ שַׁ� ן אַַזוֹֹי וִִוי בְּ�ְ ד. ּוּא
ן דִִי אִִידְְן וָָוסא  רְְּוּדךְְ דֶֶעם תּּוֹֹקֶֶף ּוּפ אִִיז 
דִִי  ן  ּוּפ גֶֶעוָָורְְאן  עֵֵל  ָ נִִתְְפָּ� נִִיט  זַַיְְינֶֶען  זֵֵיי 
מִִצְְרַַיִִם  ן  ּוּפ אַַרוֹֹיס  זֵֵיי  זַַיְְינֶֶען  ים,  מִִצְְרִִיִּ�ִ
סֶֶף  מֶֶּוּנען מִִיט זִִיךְְ דִִי כֶּ�ֶ ן אוֹֹיךְְ מִִיטְְגֶֶע ּוּא
ים  מִִצְְרִִיִּ�ִ דִִי  ן  ּוּא ים,  מִִצְְרִִיִּ�ִ דִִי  ן  ּוּפ וְְזָָהָָב 
וִִוי  גֶֶעוָָורְְאן,  נְְקֶֶען  דֶֶערְְטְְרּוּ אַַלֶֶע  זַַיְְינֶֶען 



פרשת אב א   |   לקוטי שיחות 8

14. Shmos 14:28. See the interpreta-
tion of Rabboseinu Baalei HaTosafos 
on that source. The verse is being 

translated according to the context it 
is used in the main text.

15. Yalkut Shimoni, Nach, remez 
550.

remained of them only one.”14 Even that 
one, Pharaoh, who did remain, later went 
to Nineveh and also suffered difficulties 
there.15

The same is true now. When we pro-
ceed forcefully, with mesiras nefesh, 
without being deterred by anyone, all 
opposition will be eliminated, and the Fu-
ture Redemption will be manifest speedily 
in our days.

אוֹֹיךְְ  ן  ּוּא אֶֶחָָד,  עַַד  הֶֶם  בָּ�ָ אַַר  ְ נִִשְׁ� לֹאֹ  טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס 
ן,  לִִיבְּ�ְ גֶֶעבְּ�ְ יָָא  אִִיז  רְְעֹֹה – וָָוסא  ַ אֵֵיינֶֶער – פַּ� דֶֶער 
אוֹֹיךְְ  ן  ּוּא נִִינְְוֵֵה  אִִין  מֶֶּוּקען  גֶֶע דֶֶערְְנָָאךְְ  עֶֶר  אִִיז 

דָָרְְאטְְן הָָאט עֶֶר גֶֶעהַַאט צָָרוֹֹתה;

אַַזוֹֹי אוֹֹיךְְ אִִיצְְטֶֶער, וֶֶוען מֶֶען וֶֶועט גֵֵיין מִִיט 
ן  עֵֵל וֶֶוערְְן ּוּפ ָ , נִִיט נִִתְְפָּ� ן מְְסִִירַַת נֶֶפֶֶׁשׁ אַַ תּּוֹֹקֶֶף ּוּא
ן עֶֶס  טֵֵל וֶֶוערְְן, ּוּא דִִים בָּ�ָ קֵֵיינֶֶעם, וֶֶועלְְן אַַלֶֶע מְְנַַגְּ�ְ

. מְְהֵֵרָָה בְְיָָמֵֵיּוּנ ה הָָעֲֲתִִידָָה בִּ�ִ לָּּוּא�ָ וֶֶועט זַַיְְין דִִי גְְ

)משיחת אחרון של פסח, תשי״ב(

מיכה ז, טו. א( 
זע וקל"ש ח"א עמדו 118. ב( 

תבש אל, א. נתיא פרק בל. ג(
זע נוקטרס הלפתה פ"ח. ותרת ולשם  ד( 

ע׳ 10.
יוקלט שמענוי נ״ך רמז נקת. ה( 



PAR SHAS Bo I I   |   Chame tz to Matz ah – a Para digm Shif t9 PAR SHAS Bo I I   |   Chame tz to Matz ah – a Para digm Shif t9

Introduction

As we follow this week’s Torah reading, the Pesach festival comes to mind. Although the 
festival is months away, the story of the Exodus and our celebration of the holiday are in-
separable in our minds. Two practices are central to that celebration: ridding our homes 

of chametz and eating matzah.

The paradox is striking. Both are made from flour and water. The only difference is that the 
dough of chametz is given the time to rise, while that of matzah is baked immediately. Despite 
their resemblance, the Torah treats them as polar opposites, commanding us to destroy every 
trace of one while making the other a centerpiece of our celebration.

The sichah that follows explores this contrast, but not on a technical level. Rather, it translates 
the distinction between chametz and matzah into conflicting dynamics within the human soul, 
showing us two fundamentally different ways of engaging with ourselves, with others, and with 
G-d.

Bo II  |  אב ב
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Vayakheil-Pekudei, 5712 (1952)

Chametz to Matzah – 
 a Paradigm Shift



פרשת אב ב   |   לקוטי שיחות 10

Three Mitzvos – Each with Its Own Standing

1. Parshas HaChodesh,1 the passage commanding the 
Jewish people to establish the calendar and offer the Pe-
sach sacrifice, also includes the mitzvah of eating matzah, 
as it is written,2 “You shall eat matzah for seven days.”

In contrast to the mitzvah of eating maror, the mitz-
vah of eating matzah remains a Scriptural command 
even in the present era.

On the whole, there are three fundamental mitzvos 
associated with the first night of Pesach:3 the Pesach sac-
rifice, matzah, and maror. At present, for the Pesach 
sacrifice, all that remains is a verbal remembrance, as it 
is written,4 “We will compensate for [the sacrifice of] 
bulls by [the prayers of] our lips.” The mitzvah of eat-
ing maror is only a Rabbinic ordinance. However, the 
mitzvah of eating matzah has the status of a Scriptural 
command even in the present age.5 Accordingly, it de-
serves greater focus.

Two Words, Two Differences

2. There are two distinctions between chametz and 
matzah:

a) The dough which rises is termed chametz, while 
the dough of matzah remains as is; it lies flat. In spiri-
tual terms, chametz alludes to yeshus (self-concern) and 
feelings of superiority, while matzah points to bittul 
(self-nullification).

אִִיז   , הַַחֹֹדֶֶׁשׁ ת  ַ רְְשַׁ� ַ פַּ� אִִין  א. 
אֲֲכִִילַַת  ן  ּוּפ מִִצְְוָָה  דִִי  דָָא  אוֹֹיךְְ 
וֹֹת  מַַּצּ יָָמִִים  בְְעַַת  ִ שִׁ�  – ה  מַַצָּ�ָ

. ֹכֵֵאּוּל תֹּ�

ה  מַַצָּ�ָ אֲֲכִִילַַת  ן  ּוּפ מִִצְְוָָה  דִִי 
ה  הַַזֶּ�ֶ זְְמַַן  בִּ�ִ אוֹֹיךְְ  ן  לִִיבְּ�ְ גֶֶעבְּ�ְ אִִיז 

אוֹֹרַַיְְתָָא. מִִדְּ�ְ

דְְרַַיי  פַַרַַאאן  זַַיְְינֶֶען  כִִּבּלְְלַַ 
סַַח,  ֶ סַַח: פֶּ� ֶ ט עִִנְְיָָנִִים אִִין פֶּ� ְ הוֹֹיפְּ�
אִִיז  ה,  הַַזֶּ�ֶ בִִּוּזְְמַַן   מָָּוּרוֹֹר.   ה,  מַַצָּ�ָ
מָָה  לְּ�ְ ַ נְְשַׁ� ּוּ  – וִִוי  נִִיט  מֶֶער  סַַח  ֶ פֶּ�
אֲֲכִִילַַת  מִִצְְוַַת   . פָָתֵֵיּוּנ שְׂ�ְ פָָרִִים 
ער  נָָן, אָָבֶּ�ֶ רַַבָּ�ָ מָָרוֹֹר – אִִיז נָָאר מִִדְּ�ְ
אוֹֹיךְְ  אִִיז  ה  מַַצָּ�ָ אֲֲכִִילַַת  מִִצְְוַַת 

אוֹֹרַַיְְתָָאו. ה מִִדְּ�ְ זְְמַַן הַַזֶּ�ֶ בִּ�ִ

ן חָָמֵֵץ מִִיט  קּוּּלּ ּוּפ  ב. דֶֶער חִִי
ה, אִִיז אִִין צְְוֵֵויי עִִנְְיָָנִִים: מַַצָּ�ָ

אוֹֹיף  זִִיךְְ  ט  הוֹֹיבְּ�ְ חָָמֵֵץ  יי  בַּ�ַ א( 
ט דֶֶער  לַַיְְיבְּ�ְ ה בְּ�ְ יי מַַצָּ�ָ דֶֶער טֵֵייג, בַּ�ַ
תּוּּיּ   חְְּוּנִִ ן אִִין ר טֵֵייג וִִוי עֶֶר אִִיז. ּוּא
תּוּׁשׁ   יֵֵ  – חָָמֵֵץ  דָָסא:  מֵֵיינְְט 

לּוּּטּ.  י ה – בִּ�ִ תּוּא. מַַצָּ�ָ  ְ וְְהִִתְְנַַשְּׂ��

1. Shmos 12:2 ff.

2. Ibid. 12:15.

3. See Pesachim 116b.

4. Hoshea 14:3, recited daily only 

during the weekdays after reading 
the passages concerning the sacri-
fices. The intent is that by studying 
the laws of sacrifices – or at the very 
least recalling how they were offered 

– we compensate for the actual 
sacrifice.

5. See Shulchan Aruch, Orach 
Chayim, sec. 475; the Alter Rebbe’s 
Shulchan Aruch 475:15. 

Chametz to Matzah – 
 a Paradigm Shift



PAR SHAS Bo I I   |   Chame tz to Matz ah – a Para digm Shif t11

For this reason, the primary aspect of matzah 
is that it is lechem oni (“poor-man’s bread”) 
since matzah is identified with bittul, which is 
specifically expressed in “poor-man’s bread.” 
True, it is permitted to eat “rich matzah”6 on 
Pesach. However, the mitzvah of eating matzah 
may only be fulfilled with poor-man’s bread.7 

Similarly, the matzah the Jews ate in Egypt 
was poor-man’s bread.

b) The words matzah and chametz are formed 
by the same letters except that matzah (מצה) has 
a hei (ה) and chametz (חמץ) a ches (ח). The let-
ters hei and ches appear similar. Both have three 
lines and are open on the bottom. The only dif-
ference between them is that the ches is closed 
entirely on all three sides, while the hei is open 
at the upper left corner.

The opening on the bottom of both letters al-
ludes to the verse,8 “Sin crouches at the entrance.” 
The fact that the ches is closed on all three sides 
indicates that there is no way to avoid the “sin 
crouch[ing] at the entrance.” The opening in the 
upper corner of the letter hei indicates that al-
though a person may find himself in a situation 
where “sin crouches at the entrance,” he has an 
opening from above through which he can extri-
cate himself from his situation and do teshuvah.9 

Even though it is merely a small opening, our 
Sages10 figuratively quote G-d as saying, “Make an 
opening for Me as [small as] a needlepoint and 
[because of that,] I will make  an opening for you  
as [wide as] the opening to the Entrance Hall 
[of the Beis HaMikdash].” Indeed, in one mo-
ment, with one thought of teshuvah, a person can 

6. “Rich matzah” refers to matzah 
made with fruit juice or flavored in 
other ways and also matzah made in 
a manner befitting a man of means. 
See the Alter Rebbe’s Shulchan 
Aruch, secs. 454 and 462:6.

7. See Shulchan Aruch, Orach 
Chayim, sec. 454; the Alter Rebbe’s 
Shulchan Aruch, sec. 454:4ff, 455:33.

8. Bereishis 4:7.

9. See Menachos 29b. 

10. See Shir HaShirim Rabbah 5:2 
(2). The version in the main text is 
the way this saying is quoted often in 
Chassidus. However, there is no ex-
act source in the works of our Sages 
with that exact wording. See Likkutei 
Sichos, Vol. 1, p. 191, footnote 17.

ה,  ן מַַצָּ�ָ דֶֶערְְפַַאר אִִיז דֶֶער עִִיקַַר עִִנְְיָָן ּוּפ
ה  ן מַַצָּ�ָ לֶֶחֶֶם עֹֹנִִי דַַוְְקָָא, וַַויְְיל דֶֶער עִִנְְיָָן ּוּפ
ן דָָסא דְְרִִיקְְט זִִיךְְ אוֹֹיס אִִין  לּוּּטּ, ּוּא  י אִִיז בִּ�ִ
מֶֶען  מֶֶעג  עֶֶסְְן  אַַז  הֲֲגַַם  דַַוְְקָָא.  עֹֹנִִי  לֶֶחֶֶם 
ער יוֹֹצֵֵא זַַיְְין מִִצְְוַַת  ירָָה, אָָבֶּ�ֶ ִ ה עֲֲשִׁ� אוֹֹיךְְ מַַצָּ�ָ
ה קֶֶען מֶֶען נָָאר מִִיט לֶֶחֶֶם עֹֹנִִיז. אֲֲכִִילַַת מַַצָּ�ָ

ן גֶֶעגֶֶעסְְן  ה וָָוסא אִִידְְן הָָבְּא�ְ אוֹֹיךְְ דִִי מַַצָּ�ָ
אִִין מִִצְְרַַיִִם, אִִיז גֶֶעוֶֶוען לֶֶחֶֶם עֹֹנִִי.

זַַיְְינֶֶען  חָָמֵֵץ  ן  ּוּא ה  מַַצָּ�ָ ב( 
ע  זֶֶעלְְבֶּ�ֶ דִִי  ן  ּוּפ טֶֶעלְְט  ְ זַַּוּמֶֶאענְְגֶֶעשְׁ� צ
ן  ה אִִיז מִִיט אַַ הֵֵ"א, ּוּא וֹֹת, נָָאר מַַצָּ�ָ אוֹֹתִִּיּ

חָָמֵֵץ – מִִיט אַַ חֵֵי"ת.

אוֹֹת  ם  צּוּ עֶֶנְְלֶֶעךְְ  אִִיז  הֵֵ"א  אוֹֹת  דֶֶער 
קַַוִִין  דְְרַַיי  ן  ּוּפ זַַיְְינֶֶען  יידֶֶע  בֵּ�ֵ חֵֵי"ת. 
נְְטְְן.  ן ּוּא ן זַַיְְינֶֶען אָָפְְן ּוּפ סִִאיקְְלֶֶעךְְ( ּוּא ַ )פַּ�
אִִיז  חֵֵי"ת  אַַ  אַַז  נָָאר,  אִִיז  קּוּּלּ   חִִי דֶֶער 
ן אַַלֶֶע דְְרַַיי זַַיְְיטְְן אִִינְְגַַאנְְצְְן,  פַַרְְאמַַכְְאט ּוּפ

ן. ן אוֹֹיבְּ�ְ נְְג ּוּפ ן אַַ הֵֵ"א הָָאט אַַן עֶֶפֶֶעּוּנ ּוּא

יידֶֶע  בֵּ�ֵ )אִִין  נְְטְְן  ּוּא ן  ּוּפ נְְג  עֶֶפֶֶעּוּנ דִִי 
תא רוֹֹבֵֵץ. דִִי  ָ תַַח חַַטָּ� ֶ וֹֹת( מֵֵיינְְט: לַַפֶּ� אוֹֹתִִּיּ
ן דִִי אַַלֶֶע זַַיְְיטְְן – אִִין אוֹֹת  נְְג ּוּפ פַַרְְאמַַּוּכא
אָָרְְט  קֵֵיין  נִִיטָָא  אִִיז  מֵֵיינְְט: עֶֶס  חֵֵי"ת – 
תא  ָ חַַטָּ� תַַח  ֶ לַַפֶּ� דֶֶעם  ן  ּוּפ אַַרוֹֹיסְְגֵֵיין  אוֹֹיף 
ן, – אִִין אוֹֹת  ן אוֹֹיבְּ�ְ נְְג ּוּפ רוֹֹבֵֵץ. דִִי עֶֶפֶֶעּוּנ
ב  הֵֵ"א – מֵֵיינְְט: עֶֶר אִִיז טַַאקֶֶע אִִין אַַ מַַצָּ�ָ
ער  תא רוֹֹבֵֵץ, עֶֶר הָָאט אָָבֶּ�ֶ ָ תַַח חַַטָּ� ֶ ן לַַפֶּ� ּוּפ
זַַיְְין  ן  ּוּפ אַַרוֹֹיסְְגֵֵיין   – לְְמַַעְְלָָה  תַַח  ֶ פֶּ� אַַ 

בָָּוּׁשׁה טָָאןח.   ן תְּ�ְ ב ּוּא מַַצָּ�ָ

תַַח,  ֶ פֶּ� קְְלֵֵיינֶֶער  אַַ  אִִיז  עֶֶס  כָָאטׁשׁ  ן  ּוּא
דּוּוֹֹ  ח תְְחּוּ לִִי כְּ�ְ ִ ער דִִי רַַזַַ"ל: פִּ� דָָאךְְ זָָגְְאן אָָבֶּ�ֶ
ח  רְְּוּדךְְ דֶֶעם – וַַאֲֲנִִי אֶֶפְְתַּ�ַ ן  ל מַַחַַט – ּוּא ֶ שֶׁ�
רְְּוּדךְְ אֵֵיין  ם  לָָּוּאם. וָָוארּוּ ל  ֶ פִִתְְחוֹֹ שֶׁ� לָָכֶֶם כְּ�ְ
בָָּוּׁשׁה קֶֶען וֶֶוערְְן אִִין אֵֵיין רֶֶגַַע –    ר תְּ�ְ הִִרְְהּוּ



פרשת אב ב   |   לקוטי שיחות 12

radically change his standing, transforming himself 
from an utterly wicked man into a complete tzadik.11

Who Will Look in the Mirror?

3. These two distinctions between chametz and 
matzah are dependent on each other. When a per-
son is batel, then, even if he sinned, he will think 
of teshuvah. By contrast, a person characterized 
by self-concern and feelings of superiority will not 
think of teshuvah.

When a person is batel, he does not think of 
justifying his conduct. Accordingly, he engages 
in genuine self-introspection, and if he sees that 
the way he is conducting himself is inappropriate, 
he will do teshuvah. By contrast, a person charac-
terized by self-aggrandization will find all sorts of 
rationalizations to justify all that he does.12

Why Not Give?

4. As mentioned above, after a self-aggrandizing 
person acts in an undesirable manner, he will find 
a rationalization to defend his conduct because he 
desires to justify himself in his own eyes. More-
over, at the outset, in situations where he would 
have to bend himself to perform a mitzvah, his 
pride and haughtiness motivate him to find all sorts 
of reasons and calculations why to avoid doing so.

By understanding the way such a person 
responds when asked to fulfill the mitzvah of tze-
dakah – which is inclusive of all the mitzvos13 – we 
will be able to appreciate his approach to the others.

When a haughty person sees a poor man, he 
advances the same argument that Turnus Rufus14 

11. See Kiddushin 49b.

12. See the elaboration on this 
concept in Kuntreis U’Ma’ayon, dis-
courses 15 and 16, and the maamar 

entitled Lech Lecha, 5702. 

13. Bava Basra 9a; Talmud 
Yerushalmi, Peah 1:1. See Tanya, 
ch. 37.

14. The Roman prefect in Eretz 
Yisrael in Rabbi Akiva’s era.

רט. מּוּ יק גָּ�ָ ר אַַ צַַדִּ�ִ מּוּ ע גָּ�ָ ָ ן אַַ רָָשָׁ� ּוּפ

זַַיְְינֶֶען  קִִּוּּלּים   חִִי צְְוֵֵויי  דִִי  ג. 
צְְוֵֵוייטְְן,  ן  ּוּפ אֵֵיינֶֶער  הֶֶענְְגִִיק  ְ אָָפְּ�
טֵֵל, אִִיז אֲֲפִִיּוּל אוֹֹיּבּ  עַַת מֶֶען אִִיז בָּ�ָ ַ שַׁ� בְּ�ְ
גֶֶעזִִינְְדִִיקְְט,  לוֹֹם  ָ וְְשָׁ� חַַס  הָָאט  מֶֶען 
ער וֶֶוען  בָָּוּׁשׁה, אָָבֶּ�ֶ   טְְרַַכְְאט מֶֶען וֶֶועגְְן תְּ�ְ
טְְרַַכְְאט  תּוּא,   ְ וְְהִִתְְנַַשְּׂ�� תּוּׁשׁ   יֵֵ בְּ�ְ אִִיז  מֶֶען 

בָָּוּׁשׁה.   מֶֶען נִִיט וֶֶועגְְן תְּ�ְ

נִִיט צּוּ  עֶֶר  כְְּוּט  ז טֵֵל,  בָּ�ָ אִִיז  עֶֶר  וֶֶוען 
מֵֵילָָא מַַכְְאט עֶֶר  מַַכְְאן זִִיךְְ גֶֶערֶֶעכְְט, בְּ�ְ
ן אַַז עֶֶר זֶֶעט אַַז  וֹֹן, ּוּא ּבּ ְ אַַ רִִיכְְטִִיקְְן חֶֶשְׁ�
בָָּוּׁשׁה.    ט עֶֶר תְּ�ְ נְְג טוֹֹיג נִִיט, טּוּ זַַיְְין פִִירּוּ
זִִיךְְ,  גְְרוֹֹיסְְהַַאלְְטְְן  ד  מִִצַּ�ַ דַַאקֶֶעגְְן 
גֶֶערֶֶעכְְט  אוֹֹיף  וֹֹנוֹֹת  ּבּ ְ חֶֶשְׁ� עֶֶר  גֶֶעפִִינְְט 

מַַכְְאן אַַלֶֶע זַַיְְינֶֶע הַַנְְהָָגוֹֹתי.

נָָאךְְ  וָָוסא  נָָאר  נִִיט  מֶֶער:  נָָאךְְ  ד. 
קֵֵיין  נִִיט  גֶֶעטָָאן  הָָאט  עֶֶר  וִִוי  דֶֶעם 
ץ אוֹֹיף  ירּוּ טֶֶּוּגע זַַאךְְ, גֶֶעפִִינְְט עֶֶר אַַ תִּ�ִ
א  ן גֶֶערֶֶעכְְט בַּ�ַ לַַיְְיבְּ�ְ דֶֶעם וַַויְְיל עֶֶר וִִויל בְּ�ְ
עַַת  ַ שַׁ� ה בְּ�ְ חִִלָּ�ָ אלְְד לְְכַַתְּ�ְ זִִיךְְ, נָָאר אוֹֹיךְְ בַּ�ַ
ים זַַיְְין אַַ מִִצְְוָָה וָָוסא  מְְּוּקט צּוּ מְְקַַיֵּ�ֵ עֶֶס 
ד  מִִצַּ�ַ אִִיז  טָָאן,  וֹֹיג  ּבּ אַַ  זִִיךְְ  דַַרְְאף  עֶֶר 
נְְג, גֶֶעפִִינְְט עֶֶר אוֹֹיס  זַַיְְין גְְרוֹֹיסְְהַַאלְְטּוּ
דָָסא  זָָלא  עֶֶר  טַַעֲֲמִִים  ן  ּוּא וֹֹנוֹֹת  ּבּ ְ חֶֶשְׁ�

ים זַַיְְין. נִִיט דַַרְְאפְְן מְְקַַיֵּ�ֵ

צְְוֹֹתיא, וֶֶועט  ִ תּוּל הַַמִּ� לָָ צְְדָָקָָה אִִיז דָָאךְְ כְּ�ְ
מִִצְְוַַת  אִִין  עִִנְְיָָן  דֶֶעם  טֵֵיין  ְ פַַרְְאשְׁ� מֶֶען 

ן דֶֶעם אִִין אַַלֶֶע מִִצְְוֹֹת. ן ּוּפ דָָקָָה ּוּא הַַצְּ�ְ

עַַת עֶֶר זֶֶעט אַַן אָָרֶֶעמַַאן, טַַעֲֲנֶֶה'ט  ַ שַׁ� בְּ�ְ
סּוּפּוּ הָָאט   סְְּוּנר רְְּוּ עֶֶר דִִי טַַעֲֲנָָה וָָוסא ט



PAR SHAS Bo I I   |   Chame tz to Matz ah – a Para digm Shif t13

15. Bava Basra 10a.

16. Tehillim 99:4.

17. See Torah Or, p. 63b; Sefer 
HaMaamarim 5689, p. 90.

presented to Rabbi Akiva,15 “If your G-d loves 
poor people, why does He not  sustain them?” 
In other words, because of his feelings of supe-
riority, he calculates that he deserves whatever 
he possesses; indeed, he deserves even more. 
Why then should he give up some of what is 
rightfully his to someone else? His self-concern 
leaves no room for another person’s existence. 
He feels very comfortable with thinking that the 
other person is inferior to him. Accordingly, in 
his mind, it makes sense why the other person 
is poor – he does not deserve anything more. 
As such, he thinks: Since G-d desires – as is the 
just reckoning – that the other person should 
be poor, why should he give him anything? 

By contrast, a person who is batel takes an 
entirely different approach: 

a) He subjects himself to rigid self-examina-
tion and judgment whether he is actually more 
worthy than the other. That calculation moti-
vates him to give tzedakah. As reflected by the 
verse,16 “You have enacted judgment and chari-
ty within Yaakov,” a person who makes an honest 
judgment and reckoning of his own spiritual sit-
uation will be motivated to give tzedakah.17

b) He understands that even if the reason the 
other person is lacking is due to a punishment, 
nevertheless, the fact that he himself does have 
– even though his own spiritual standing and sit-
uation are not desirable – compels him to give 
to the other person. He says to himself that all 
Jews are like G-d’s children. Now, when a king 
punishes his own son and the king’s friend does 
a favor for that son, the king is very happy. Sim-
ilarly, he should help the other Jew even though 
there are reasons why he is poor. This, in fact, was 
Rabbi Akiva’s response to Turnus Rufus.15 

י עֲֲקִִיבָָא'ןיב, אִִם אֱֱלֹקֵֵֹיכֶֶם  א רַַבִּ�ִ גֶֶעפְְרֶֶעגְְט בַּ�ַ
מְְפַַרְְנְְסֵֵם?  אֵֵינוֹֹ  עַַּוּּדּ   מַַ אּוּ,  ה ים  עֲֲנִִיִּ�ִ אוֹֹהֵֵב 
אָָרֶֶעמֶֶעלַַיְְיט,  לִִיּבּ  הָָאט  גָָ־ט  אַַייְְעֶֶר  )אוֹֹיּבּ 
דָָסא  נִִיט?(  זֵֵיי  עֶֶר  יְְיזְְט  ַ פַּ� ְ שְׁ� פַַרְְאוָָוסא 
זִִיךְְ,  גְְרוֹֹיסְְהַַאלְְטְְן  זַַיְְין  ד  מִִצַּ�ַ אַַז  הֵֵייסְְט 
וֹֹן, אַַז דָָסא וָָוסא  ּבּ ְ א זִִיךְְ אַַ חֶֶשְׁ� מַַכְְאט עֶֶר בַּ�ַ
מְְּוּקט,  עֶֶר פַַרְְאמָָגְְאט – אִִיז דָָסא וַַויְְיל אִִים 
וִִוי  אִִיז  מֶֶער,  אִִים  מְְּוּקט   עֶֶס  ה  רַַבָּ�ָ אַַדְּ�ְ ן  ּוּא
תּוּׁשׁ עַַצְְמוֹֹ   ן. יֵֵ ן דֶֶערְְּוּפ יךְְ אַַוֶֶועקְְגֶֶעבְּ�ְ יָּ�ָ ַ אִִיז שַׁ�
 – תּוּא,  מְְצִִי יֶֶענֶֶעמְְס  נִִיט  דָָאךְְ  דֶֶערְְלָָזְְאט 
אַַז  מַַקא  ְ גֶֶעשְׁ� גָָאר  אִִים  א  בַּ�ַ אָָּפּ  זִִיךְְ  לֵֵייגְְט 
גְְלַַיְְיךְְ צּוּ אִִים, אִִיז  דֶֶער צְְוֵֵוייטֶֶער אִִיז נִִיט 
טֶֶענְְדְְלֶֶעךְְ,  ְ סְְטְְפַַרְְאשְׁ� זֶֶעלְְבְּ�ְ אִִים  יי  בַּ�ַ מֵֵילָָא  בְּ�ְ
אַַן  אִִיז  צְְוֵֵוייטֶֶער  דֶֶער  וָָוסא  דָָסא  אַַז 
צְְוֵֵוייטְְן  דֶֶעם  וַַויְְיל  דָָסא  אִִיז  אָָרֶֶעמַַאן, 
זִִיךְְ  יי  בַּ�ַ עֶֶר  טְְרַַכְְאט   – בְְּוּמֵֵילָָא   נִִיט.  מְְּוּקט 
טֶֶער וִִויל, וִִוי  ְ ערְְשְׁ� אלְְד אַַז דֶֶער אוֹֹיבֶּ�ֶ – וִִויבַּ�ַ
דִִי גֶֶערֶֶעכְְטִִיקַַיְְיט אִִיז, אַַז יֶֶענֶֶער זָָלא זַַיְְין אַַ 

ן? עָָנִִי, זָָלא עֶֶר אִִים גֶֶעבְּ�ְ

טֵֵל: דַַאקֶֶעגְְן וֶֶוען עֶֶר אִִיז בָּ�ָ

ט  ָ פָּ� ְ ן מִִשְׁ� וֹֹן ּוּא ּבּ ְ א זִִיךְְ אַַ חֶֶשְׁ� א( מַַכְְאט עֶֶר בַּ�ַ
פַַרְְאן  עסֶֶער  בֶּ�ֶ עֶֶר טַַאקֶֶע  אִִיז  צִִי  אַַלֵֵיין,  זִִיךְְ 
צּוּ  אִִים  רֶֶענְְגְְט  בְּ�ְ וֹֹן  ּבּ ְ חֶֶשְׁ� דֶֶער  ן  ּוּא צְְוֵֵוייטְְן, 
צְְּוּדָָקָָה   ט  ָ פָּ� ְ מִִשְׁ� בּוּת   כָּ�ָ ֶ שֶׁ� כְְּוּמוֹֹ   צְְדָָקָָה,  ן  גֶֶעבְּ�ְ
וָָוסא  מִִשְְׁפָָּט  דֶֶער  אַַז  יתָָ,  עָָשִׂ�ִ ה  אַַתָּ�ָ יַַעֲֲקֹבֹ  בְּ�ְ
רֶֶענְְגְְט אִִים צּוּ צְְדָָקָָה. ער זִִיךְְ בְּ�ְ עֶֶר מַַכְְאט אִִיבֶּ�ֶ

טֵֵייט עֶֶר, אַַז אוֹֹיּבּ אֲֲפִִיּוּל דָָסא  ְ ב( פַַרְְאשְׁ�
ד אַַן  וָָוסא דֶֶער צְְוֵֵוייטֶֶער הָָאט נִִיט, אִִיז מִִצַּ�ַ
עֶֶר  וָָוסא  דָָסא  אִִיז   – לִִצְְלַַן  רַַחֲֲמָָנָָא   , עוֹֹנֶֶׁשׁ
קְְּוּקנְְדִִיק אוֹֹיף זַַיְְין אֵֵייגֶֶענֶֶעם  הָָאט יָָא, נִִיט 
מַַּוּעֲֲמָָד – צְְוִִוינְְגְְט דָָסא אִִים  ב  טְְּוּגן מַַצָּ�ָ נִִיט 
וִִוי  טְְן  ְ ערְְשְׁ� יְְים אוֹֹיבֶּ�ֶ צּוּ זָָגְְאן אַַז מֶֶען אִִיז בַּ�ַ
טְְרָָפְְאט  ְ שְׁ� מֶֶלֶֶךְְ  דֶֶער  עֵֵת  בְּ�ְ ן  ּוּא קִִינְְדֶֶער 
פְְרַַיְְינְְד  אַַ  ן  ּוּא קִִינְְד,  אֵֵייגֶֶענֶֶעם  אַַן  זַַיְְינֶֶעם 
ט אִִים אַַ טוֹֹבָָה, אִִיז דֶֶער מֶֶלֶֶךְְ  ן מֶֶלֶֶךְְ טּוּ ּוּפ
ן דֶֶעם – וִִוי עֶֶס אִִיז  פְְּוּרִִידְְן ּוּפ אַַלֵֵיין זֵֵייעֶֶר צ

בָָּוּׁשׁה.   י עֲֲקִִיבָָא'ס תְּ�ְ רַַבִּ�ִ



פרשת אב ב   |   לקוטי שיחות 14

18. Tanya, ch. 30.

19. Sukkah 52b.

The contrast between the two approaches 
﻿to tzedakah is also reflected in the approach 
of such people all other mitzvos.

Looking Through a Distorted Lens

5. A person’s self-concern skews his 
outlook regarding everything: His flaw of 
self-aggrandizement causes him to find ways 
to justify that he is conducting himself desir-
ably concerning every aspect of his behavior. 
Moreover, even when there is no way that 
he can find justification for his conduct and 
must admit that he conducts himself im-
properly, he finds various reasons to explain 
what motivated him to act in this manner. As 
such, he always finds a way to rationalize his 
conduct.

For example, regarding one matter, he 
will claim it is because of the yetzer hara – 
his yetzer hara burns like fire.18 Indeed, the 
Talmud19 itself says that G-d regrets having 
created the yetzer hara. So how can he be 
asked why he did not overcome it? Regarding 
another matter, he will claim that the setting 
in which he lives caused him to sin; it is not 
his fault. And so on regarding other factors.

He advances all the arguments that Tan-
ya18 gives to judge another person favorably 
to excuse his own self. He thinks to himself 
that, given the situation in which he is found, 
his spiritual state is entirely justified; he is ac-
tually doing quite well. Were another person 
to be in his situation, who knows where he 
would be?

Even when he realizes that his conduct is 
not desirable and he also cannot find any jus-
tifications for his conduct, still “love covers 

דָָקָָה,  הַַצְּ�ְ מִִצְְוַַת  אִִין  אִִיז  עֶֶס  וִִוי  אַַזוֹֹי  ן  ּוּא
אַַזוֹֹי אִִיז אִִין אַַלֶֶע מִִצְְוֹֹת.

זִִיךְְ  הַַאלְְטְְן  ד  מִִצַּ�ַ וָָוסא  דֶֶעם  ץ  חּוּ אַַ  ה. 
וֹֹן  ּבּ ְ כְְּוּט עֶֶר אוֹֹיף יֶֶעדֶֶער זַַאךְְ אַַ חֶֶשְׁ� ז גְְרוֹֹיס, 
אַַז עֶֶר פִִירְְט זִִיךְְ אוֹֹיף וִִוי עֶֶס דַַרְְאף צּוּ זַַיְְין, 
קֶֶען  עֶֶר  וֶֶוען  דַַאן  אֲֲפִִיּוּל  מֶֶערֶֶער,  נָָאךְְ  אִִיז 
ז  ן מּוּ ץ ּוּא ירּוּ ם אוֹֹפֶֶן נִִיט גֶֶעפִִינֶֶען קֵֵיין תִּ�ִ ּוּׁשׁ  בְּ�ְ
מוֹֹדֶֶה זַַיְְין אַַז עֶֶר פִִירְְט זִִיךְְ אוֹֹיף נִִיט וִִוי מֶֶען 
ידֶֶענֶֶע  ִ ער אוֹֹיס פַַרְְאשִׁ� דַַרְְאף, גֶֶעפִִינְְט עֶֶר אָָבֶּ�ֶ
רַַכְְאט צּוּ דֶֶעם,  גֶֶעבְּ�ְ אִִים  ן  וָָוסא הָָבְּא�ְ וֹֹת  סִִיּבּ

יי זִִיךְְ. ט עֶֶר אַַלְְץ גֶֶערֶֶעכְְט בַּ�ַ לַַיְְיבְּ�ְ בְְּוּמֵֵילָָא בְּ�ְ

ידֶֶענֶֶע טַַעֲֲנוֹֹת: ִ עֶֶר טַַעֲֲנֶֶה'ט פַַרְְאשִׁ�

אִִיז  דָָסא  אַַז  עֶֶר  טַַעֲֲנֶֶה'ט  זַַאךְְ  אֵֵיין  אוֹֹיף 
אֵֵׁשׁ  כָּ�ָ וֹֹעֵֵר  ּבּ יִִצְְרוֹֹ  וָָוסא  הָָרָָע,  יֵֵצֶֶר  דֶֶעם  ד  מִִצַּ�ַ
גְְמָָרָָא  דִִי  וִִוי פַַייְְעֶֶר.  רֶֶענְְט  יֵֵצֶֶר הָָרָָע בְּ�ְ זַַיְְין   –
טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹיבֶּ�ֶ דֶֶער  אַַז  דָָאךְְיג,  זָָגְְאט  אַַלֵֵיין 
הָָאט  עֶֶר  וָָוסא  דֶֶעם  אוֹֹיף  חֲֲרָָטָָה  הָָאט 
א  בַּ�ַ דָָאךְְ  מֶֶען  קֶֶען  הָָרָָע,  יֵֵצֶֶר  דֶֶעם  פְְאן  ַ שַׁא� בַּ�ַ
אִִים נִִיט מָָנֶֶאען, פַַרְְאוָָוסא עֶֶר הָָאט אִִים נִִיט 
חַַ גֶֶעוֶֶוען. אוֹֹיף אַַ צְְוֵֵוייטֶֶער זַַאךְְ טַַעֲֲנֶֶה'ט  מְְנַַצֵּ�ֵ
אָָרְְט  זַַיְְין   – לַַחֲֲטוֹֹא  לוֹֹ  רַַם  גָּ�ָ מְְקוֹֹמוֹֹ  אַַז  עֶֶר, 

ן אַַזוֹֹי וַַויְְיטֶֶער. רֶֶענְְגְְט אִִים צּוּ זִִינְְדִִיקְְן ּוּא בְּ�ְ

וֹֹנוֹֹת וֶֶועלְְכֶֶע וֶֶוערְְן דֶֶערְְמָָנאט  ּבּ ְ דִִי אַַלֶֶע חֶֶשְׁ�
זַַיְְין  תּוּכ  זְְ ד  ֵ מְְלַַמֵּ� דַַרְְאף  מֶֶען  אַַז  נְְיָָאיד,  תַּ�ַ אִִין 
ן עֶֶר  אוֹֹיף יֶֶענֶֶעם, מַַכְְאט עֶֶר זֵֵיי אוֹֹיף זִִיךְְ. ּוּא
טֶֶענְְדְְן אִִין  ְ מְְּוּאשְׁ� א זִִיךְְ, אַַז לוֹֹיט דִִי  טְְרַַכְְאט בַּ�ַ
יין  ֵ זִִיךְְ, אִִיז נָָאךְְ גַַאנְְץ שֵׁ� וֶֶועלְְכֶֶע עֶֶר גֶֶעפִִינְְט 
אַַז עֶֶר אִִיז אַַזוֹֹי. אַַן אַַנְְדֶֶערֶֶער אוֹֹיף זַַיְְין אָָרְְט 

וָָואלְְט גֶֶעוֶֶוען וֶֶוער וֵֵוייס וָָוסא.

זַַיְְין  אַַז  וֵֵוייס  עֶֶר  וֶֶוען  אוֹֹיךְְ  מֶֶערֶֶער:  נָָאךְְ 
קֵֵיין  ן  ּוּא טֶֶּוּגע,   קֵֵיין  נִִיט  אִִיז  נְְג  אוֹֹיפִִפירּוּ
נְְג  וֹֹת אִִין וָָוסא צּוּ אָָנְְהֶֶענְְגֶֶען זַַיְְין אוֹֹיפִִפירּוּ סִִיּבּ
ל  נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן – עַַל כָּ�ָ הָָאט עֶֶר אוֹֹיךְְ נִִיט, ּוּפ



PAR SHAS Bo I I   |   Chame tz to Matz ah – a Para digm Shif t15

20. Mishlei 10:12.

21. Yoma 36b.

22. See Likkutei Sichos, Vol. 4, p. 620; 

the Igros Kodesh of the Rebbe Rayatz, 
Vol. 3, p. 551, cited in HaYom Yom, 
entry 3 Tammuz.

23. See Avos 4:17; Avodah Zarah 10b.

all flaws.”20 (The word the verse uses for “flaws” is 
pesha’im, concerning which our Sages say,21 “Pe-
sha’im refers to [sins committed with the intent 
of] rebelling [against G-d].”) Were he to honestly 
examine his conduct, he would realize that he has 
no excuse, and he is rebelling against G-d. Never-
theless, “love covers” even these flaws. There is no 
way he can justify himself and dismiss them, even 
with false arguments. Despite that, he glosses over 
them because of his self-love.

 Pinpointing the Difference

6. This is the defining difference between cha-
metz and matzah: 

Chametz reflects self-aggrandizement and is 
written with a ches that has an opening from be-
low – “sin crouches at the opening” – but otherwise 
is enclosed on all sides. There is no opening for te-
shuvah. Due to the person’s pride and feelings of 
superiority: a) He will always justify his conduct, 
for in his own mind, he is always in the right, b) 
he will find reasons and explanations to rationalize 
any mistakes he makes, and c) “love covers up all 
faults,” even when he cannot justify himself, he will 
not feel regret. As a result, he will not do teshuvah.

By contrast, matzah is identified with bittul and 
is written with a hei that also has an opening from 
above. Because of his bittul, the person does not 
justify his conduct; he offers no rationalizations. 
And when he realizes that his situation is undesir-
able, he is broken about that.

That brokenness is a positive trait, as the Rebbe 
Maharash22 said, “A Jew’s sigh… is teshuvah ila’ah, 
“lofty teshuvah.” Our Sages23 teach that teshuvah 
can be accomplished besha’ah achas, “in one in-
stant.” Sha’ah can also be understood as meaning 

ן  קּוּּיּ ּוּפ  ה אַַהֲֲבָָהטו. דֶֶער דִִ כַַסֶּ�ֶ עִִים תְּ�ְ ָ שָׁ� ְ פְּ�
ּוּּלּ  עִִים אֵֵ ָ שָׁ� ְ עִִים אִִיז: פְּ� ָ שָׁ� ְ דֶֶעם וָָורְְאט פְּ�
נְְגֶֶען(.  ענִִיּוּק ֶ פֶּ� ְ )וִִוידֶֶערְְשְׁ� רָָדִִיםטז  ְ הַַמְּ�
פַַרְְאעֶֶנְְטְְפֶֶער,  קֵֵיין  נִִיט  הָָאט  עֶֶר 
מוֹֹרֵֵד,  אַַ  אִִיז  עֶֶר  אַַז  אַַלֵֵיין  וֵֵוייס  ן  ּוּא
אַַהֲֲבָָה.  ה  כַַסֶּ�ֶ תְּ�ְ  – נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  ּוּפ
קֶֶר  ֶ שֶׁ� טַַעֲֲנוֹֹת  מִִיט  אֲֲפִִיּוּל  זַַיְְין,  ל  ֵ מְְבַַטֵּ�
ם אוֹֹפֶֶן, פַַרְְאדֶֶעקְְט  ּוּׁשׁ  – קֶֶען עֶֶר נִִיט בְּ�ְ
זַַיְְין   – עַַצְְמוֹֹ  אַַהֲֲבַַת  מִִיט  דָָסא  עֶֶר 

פְְאט צּוּ זִִיךְְ אַַלֵֵיין. ַ שַׁ� לִִיבְּ�ְ

ן  ּוּפ קּוּּלּ   חִִי דֶֶער  אִִיז  דָָסא  ן  ּוּא ו. 
ה: יז מַַצָּ�ָ חָָמֵֵץ בִּ�ִ

נְְג,  ּוּּבּ סְְט־דֶֶערְְהוֹֹי זֶֶעלְְבְּ�ְ אִִיז  חָָמֵֵץ 
חָָמֵֵץ אִִיז מִִיט אַַ חֵֵי"ת, וָָוסא אִִיז אָָפְְן 
אַַ  רוֹֹבֵֵץ,  תא  ָ חַַטָּ� תַַח  ֶ לַַפֶּ�  – נְְטְְן  ּוּא ן  ּוּפ
אַַלֶֶע  ן  ּוּפ )פַַרְְאמַַכְְאט  צַַד  ל  מִִכָּ�ָ ם  סָָּוּת
צּוּ  תַַח  ֶ פֶּ� קֵֵיין  נִִיט  הָָאט  עֶֶר   – זַַיְְיטְְן( 
תּוּא:   ְ הִִתְְנַַשְּׂ�� ד  מִִצַּ�ַ וַַויְְיל  טָָאן.  בָָּוּׁשׁה    תְּ�ְ
 – נְְג  פִִירּוּ זַַיְְין  עֶֶר  א( פַַרְְאעֶֶנְְטְְפֶֶערְְט 
גֶֶעפִִינְְט  ב( עֶֶר  ט.  ּוּג גָָאר  אִִיז  עֶֶס  אַַז 
צִִּוּים אוֹֹיף זַַיְְין הַַנְְהָָגָָה.  יר ן תִּ�ִ וֹֹת ּוּא סִִיּבּ
ד  ה אַַהֲֲבָָה. הַַצַּ�ַ כַַסֶּ�ֶ עִִים תְּ�ְ ָ שָׁ� ְ ל פְּ� ג( עַַל כָּ�ָ

בָָּוּׁשׁה.   ט נִִיט קֵֵיין תְּ�ְ וֶֶה – עֶֶר טּוּ ָ � הַַשָּׁ�

מִִיט  אִִיז  ה  מַַצָּ�ָ לּוּּטּ,   י בִּ�ִ אִִיז  ה  מַַצָּ�ָ
אִִיז  וָָוסא   – לְְמַַעְְלָָה,  חַַּוּת   ָ פָּ� הֵֵ"א,  אַַ 
לּוּּטּ:   י הַַבִּ�ִ ד  מִִצַּ�ַ וַַויְְיל  ן –  ן אוֹֹיבְּ�ְ אָָפְְן ּוּפ
א( פַַרְְאעֶֶנְְטְְפֶֶערְְט עֶֶר נִִיט זַַיְְין הַַנְְהָָגָָה. 
ן  צִִּוּים. ג( ּוּא יר ב( עֶֶר הָָאט נִִיט קֵֵיין תִּ�ִ
ב  טְְּוּגן מַַצָּ�ָ וֶֶוען עֶֶר זֶֶעט־אַַיְְין דֶֶעם נִִיט 
עֶֶר  אִִיז  זִִיךְְ,  גֶֶעפִִינְְט  עֶֶר  וֶֶועלְְכְְן  אִִין 

ן דֶֶעם. רָָכְְאן ּוּפ צֶֶעבְּ�ְ

י  רֶֶבִּ�ִ דֶֶער  וִִוי  אִִיז  רָָכְְאנְְקַַיְְיט,  צֶֶעבְּ�ְ
ער  ֶ אִִידִִישֶׁ� אַַ  גֶֶעזָָגְְאט:  הָָאט  מַַהֲֲרַַ"ׁשׁ 
בְְּוּמֵֵילָָא   אָָה,  עִִלָּ�ָ בָָּוּׁשׁה    תְּ�ְ אִִיז  קְְרֶֶעכְְץ 



פרשת אב ב   |   לקוטי שיחות 16

24. See Likkutei Torah, Devarim, p. 
61a, 63d.

25. Talmud Yerushalmi, Shabbos 7:2.

26. Shmos 35:1, the beginning of 

one of the passages that forbids the 
performance of labor on Shabbos. 
That passage continues describing 
the construction of the Sanctuary.

27. Bereishis 2:2-3.

28. Shmos 35:2, et al.

29. Ibid. 35:29, 35, et al.

30. See Likkutei Sichos, Vol. 1, p. 
187ff.

“one turn.”24 The Jew’s sigh is such a turn. With that sigh, 
he turns to G-d in teshuvah and becomes a completely 
righteous man.11

39 – a Number with a Message

7. On this basis, we can understand a seemingly unre-
lated point: The Talmud Yerushalmi25 derives the idea that 
there are 39 labors prohibited on Shabbos from the word 
 in the phrase26 eilah hadevarim (“these are the (eilah) אלה
articles”). The Talmud states that אלה (eilah) is numerical-
ly equivalent to 39, considering the hei as if it were a ches.

On the surface, the inference is problematic. True, a 
ches and a hei are both enunciated through the same organ 
of speech, and letters from the same organ of speech are 
interchanged at times in gematria. Nevertheless, here, we 
are speaking about numerical equivalents. How can a hei 
be considered as the same as a ches when taking into ac-
count numerical equivalence?

The concept can be explained as follows: The word 
melachah is used in connection with the creation of the 
world,27 Shabbos,28 and the Sanctuary.29 From the perspec-
tive of their creation, i.e., the manner in which they came 
into existence, the 39 labors of the world, i.e., man’s ac-
tions, are identified with a ches. However, through the 
Divine service associated with eleh hadevarim, the con-
struction of the Sanctuary and Shabbos, even a person’s 
conduct during the week is elevated. As reflected by the 
passive form of the verse, “Six days work shall be per-
formed” – the work is being performed as a matter of 
course, without man being overly absorbed in it. 30 Thus, 
these labors are transformed and identified with a hei, 
a letter of holiness. Accordingly, when the verse speaks 
about eleh hadevarim, i.e., the 39 labors as they are as-
sociated with the construction of the Sanctuary, eleh is 
written with a hei. The reason is that through man’s Divine 

אִִיז אִִין אֵֵיין שָָׁעָָה, מִִיט אֵֵיין 
הֲֲפָָנָָה(,  וֹֹן  ׁשׁ מִִלָּ�ָ עָָה  ָ )שָׁ� קֶֶער 

ר. מּוּ יק גָּ�ָ וֶֶוערְְט עֶֶר אַַ צַַדִּ�ִ

מֶֶען  וֶֶועט  דֶֶערְְמִִיט  ז. 
אִִין  וָָוסא  טֵֵיין,  ְ פַַרְְאשְׁ�
עֶֶר  לֶֶערְְנְְט  לְְמִִייז  ַ שַּׁוּ� יְְר
ל"ט  ן  ּוּפ דּוּּמּ   לִִי דֶֶעם  אָָּפּ 
וָָורְְאט  דֶֶעם  ן  ּוּפ מְְלָָכאוֹֹת, 
'נְְט  ְ דַַרְְשְׁ� עֶֶר  בָָרִִים:  הַַדְּ�ְ אֵֵלֶֶּה 
וִִוי  אַַזוֹֹי  ה  אֵֵלֶּ�ֶ ן  ּוּפ הֵֵ"א  דֶֶעם 
עֶֶס וָָואלְְט גֶֶעוֶֶוען אַַ חֵֵי"ת – 
ה,  טְְארֶֶעפְְט דֶֶער וָָורְְאט אֵֵלֶּ�ֶ בַּ�ַ

ן דְְרַַיְְיסִִיק. נֵֵיין ּוּא

ה,  ֶ קָָשֶׁ� דָָאךְְ  אִִיז  גּוּל  פְְ אִִין 
וֹֹת  אוֹֹתִִּיּ דִִי  אַַז  טַַאקֶֶע  אֱֱמֶֶת 
יְְיטְְן  פַַרְְאבַּ�ַ מוֹֹצָָא  ן  זֶֶעלְְבְּ�ְ ן  ּוּפ
מֶֶען  'נְְט  ְ דַַרְְשְׁ� וִִוי  ער  אָָבֶּ�ֶ זִִיךְְ, 
אִִין  חֵֵי"ת  אַַ  פַַאר  הֵֵ"א  דֶֶעם 

ן מִִסְְפָָּר? אַַן עִִנְְיָָן ּוּפ

עִִנְְיָָן אִִיז: דִִי ל"ט  נָָאר דֶֶער 
ד  ן וֶֶועלְְט, אִִיז מִִצַּ�ַ מְְלָָכאוֹֹת ּוּפ
תּוּּוּ   הִִתְְהַַ ן  ּוּא רִִיאָָה  בְּ�ְ זֵֵייעֶֶר 
חֵֵי"ת,  ן  ּוּפ עִִנְְיָָן  אַַן  זֵֵיי  זַַיְְינֶֶען 
עֲֲבוֹֹדָָה  דֶֶער  רְְּוּדךְְ   נָָאר  "ל.  נַּ�ַ כַּ�ַ
מְְלָָכאוֹֹת   – בָָרִִים  הַַדְּ�ְ ה  אֵֵלֶּ�ֶ ן  ּוּפ
ה  עָָשֶׂ�ֶ ת יָָמִִים תֵּ�ֵ ֶ שֶׁ� ֵ ן – שֵׁ� כָּ�ָ ְ שְׁ� ִ הַַמִּ�
וג'  מְְלָָכָָאה  ילָָא(יח  ֵ מִִמֵּ� דֶֶרֶֶךְְ  )בְּ�ְ
הֵֵ"א.  אַַ  זֵֵיי  ן  ּוּפ מֶֶען  מַַכְְאט 
ּוּאוו  קּוּס   ָ פָּ� אִִין  אִִיז  דֶֶערְְפַַאר 
ן  עֶֶר רֶֶעדט וֶֶועגְְן דֶֶער עֲֲבוֹֹדָָה ּוּפ
בָָרִִים – ל"ט מְְלָָכאוֹֹת  ה הַַדְּ�ְ אֵֵלֶּ�ֶ
ן  כָּ�ָ ְ וִִוי זֵֵיי זַַיְְינֶֶען גֶֶעוֶֶוען אִִין מִִשְׁ�
ה מִִיט אַַ הֵֵ"א,  – זָָגְְאט עֶֶר אֵֵלֶּ�ֶ



PAR SHAS Bo I I   |   Chame tz to Matz ah – a Para digm Shif t17

service, these labors are transformed from a ches into a 
hei. In other words, instead of the self-oriented activities 
associated with a ches, as alluded to by the hei, the person’s 
actions are holy, constructing a sanctuary for G-d.

רְְּוּדךְְ עֲֲבוֹֹדָָה, מַַכְְאט מֶֶען  וַַויְְיל 
ן זֵֵיי אַַ הֵֵ"א. ּוּפ

)משיחת ש״פ ויק״פ, תשי״ב(

וארח חיים סימן תעה. ו(
וארח חיים סימן דנת. ז(

זע מנחתו כט, ב. ח( 
זע קישודין מט, ב. ט( 

ראה לכב זה נוקבטרס ומעין מאמר טו,  י( 

טז. ד״ה ךל ךל שת״ב.
אבב תברא ט, א. ירלשומי אפה )פ״א  יא(

ה״א(. זע נתיא פרק לז.
אבב תברא י, א. יב(

כוסה בנ, ב. יג(

פרק ל. יד(
מלשי י, יב. טו( 
יומא ול, ב. טז( 

תבש פ״ז ה״ב. יז(
זע וקל"ש ח"א עמדו 187. יח( 





CREDITS:

Copyright by Sichos in English

Rabbi Eliyahu Touger
Rabbi Sholom Ber Wineberg
Translators 

Rabbi Sholom Zirkind
Rabbi Zalmy Avtzon
Content Editors 

Uriella Sagiv
Copy Editors

Yosef Yitzchok Turner 
Typesetting 

Spotlight Design 
Layout and Cover

Mayer Preger 
Advisory Board

Rabbi Shmuel Avtzon
Director, Sichos In English

הרה”ת ר’ משה יהודה בן ר’ צבי יוסף ע”ה
Rabbi Moshe Kotlarsky OBM, 
whose commitment has brought this sacred initiative to fruition





יו”ד שבט

YUD SHVAT

LIKKUTEI SICHOS, VOLUME 1, P. *****

I N S I G H T S  I N T O  T H E  W E E K L Y  P A R S H A  

B Y  T H E  L U B A V I T C H E R  R E B B E

YUD SHVAT  יו”ד שבט
VOLUME 1, P. 132-139

NEW





Dedicated to

Emmanuel (Mendel) 
Karp 

1905 - 1989 
son of Bernard (Berl) and Rose (Rezele)

•

Manny Karp was born in the United States, 
in 1905. His first language was Yiddish. 

Losing his mother to the Spanish Flu shaped 
his resilience and commitment to helping 
others, ultimately leading to a career as a 

guidance counselor in Philadelphia public 
schools. He also served many years as the 
director of Camp Akiba in the Poconos. 

Karp’s legacy is characterized by his optimism 
and unwavering dedication to learning and 
mentorship. Emmanuel Karp died in 1989.



פרשת טבש ד”וי א   |   לקיש יטוחות פרשת טבש ד”וי א4   |   לקיש יטוחות 4

Introduction

It is always very revealing to see the way one great man describes another. In this sichah, the 
Rebbe provides us with insight into his conception of his father-in-law, the Rebbe Rayatz – 
what was his primary area of focus, into what did he invest his passion and energy. In doing 

so, he tells us about himself – what he considered fundamentally important and how he would 
relate to others. His words chart a path for those who desire to follow his example and emulate 
these qualities in their own lives.

Yud Shvat I  |  טבש ד”וי א
Adapted from a sichah delivered on Yud Shvat, 5714 (1954)



PAR SHAS Yud Shvat I  |   Modeling Unbounded Generosit y5

Every Leader – a Specific Mission

1. As a whole, all of the Rebbeim, the nesi’im1 of 
the Jewish people, up to and including my revered 
father-in-law, the Rebbe Rayatz, constitute a single 
entity. Each of them carried out all the fundtions the 
leader of the Jewish people is tasked with. This is also 
understood from the Hebrew expression used to re-
fer to a successor, memalei makom avosav, which 
literally means “fills the place of his ancestors,” i.e., 
he fills every aspect of the position they left.

Nevertheless, every Rebbe had a specific, unique 
characteristic where he focused his energy and 
passion. That quality served as a channel through 
which he accomplished all his other tasks.

In this vein, in Iggeres HaKodesh2 in Tanya, the 
Alter Rebbe clarifies our Sages’3 expression, “In 
what was your father most vigilant?” Zahir, trans-
lated as “vigilant,” also means “shining.” Thus, our 
Sages’ expression could be interpreted as “In what 
did your father’s soul shine?” True, he fulfilled all 
the mitzvos. However, he had a specific spiritual 
quality that served as the gateway for his soul. All 
the Torah he studied and the mitzvos he observed 
ascended through that gateway.

This also correlates with what my revered fa-
ther-in-law, the Rebbe Rayatz, clarified in his sichos 
regarding the parallels between the Rebbeim and the 
sefiros: The Baal Shem Tov and the Maggid of Mez-
ritch correspond to the two levels in kesser, the Alter 
Rebbe to chochmah, the Mitteler Rebbe to binah, etc.

יאֵֵי  יִִים, נְְשִׂ�ִ כְְלַַל זַַיְְינֶֶען אַַלֶֶע רַַבֵּ�ֵ א. בִּ�ִ
ת וֹֹמרִִי וְְחָָמִִי  ַ � וֹֹבד קְְדֻֻשַּׁ� יז כְּ�ְ רָָאֵֵל, בִּ�ִ יִִשְׂ�ְ
ן  ּוּא זַַאךְְ,  אֵֵיין  כְְלַַל,  בִּ�ִ וְְעַַד  "ר  אַַדְְּוּמ
גֶֶעטָָאן  הָָטא  זֵֵיי  ן  פּוּ אֵֵיינֶֶער  יֶֶעדֶֶער 
דָָאךְְ  אִִיז  דָָאס  וָָואס  עִִנְְיָָנִִים.  אַלֶֶע 
וֹֹׁשׁן  לָָ דֶֶעם  ן  פּוּ טַַאנְְדִִיק  ְ פַַרְְאשְׁ� וֹֹאיךְְ 
"מְְמַַלֵֵּא מְְוֹֹקם אֲֲוֹֹבתָָיו", אַַז עֶֶר פִִילְְט 

רָָטִִים. ְ אָָן דֶֶעם מָָוֹֹקם אִִין אַַלֶֶע פְּ�

י  רֶֶבִּ�ִ יֶֶעדֶֶער  הָָטא  נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  פּוּ
נְְדֶֶערְְן עִִנְְיָָן אִִין וָָואס  ּוּזא גֶֶעהַַטא זַַיְְין בַּ�ַ
רְְּוּדךְְ   וָָואס  גֶֶעקָָאכְְט,  זִִיךְְ  הָָטא  עֶֶר 
רְְּוּדכְְגֶֶעפִִירְְט   עֶֶר  הָָטא  עִִנְְיָָן  דֶֶעם 

ערִִיקֶֶע עִִנְְיָָנִִים. וֹֹאיךְְ דִִי אִִיבֶּ�ֶ

אִִין  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט  וֶֶוערְְט  עֶֶס  וִִוי 
רַַזַַ"לכ,  מַַאֲֲמַַר  דֶֶער  יט  ֹדֶֶׁשׁ הַַקֹּ� רֶֶת  אִִגֶּ�ֶ
כָָׁשׁטא  אַַז  טְְפֵֵי,  זָָהִִיר  מַַאי  בְּ�ְ ךְְ  אֲֲּוּב
ים גֶֶעוֶֶוען אַַלֶֶע מִִצְְוֹֹת,  עֶֶר הָָטא מְְקַַיֵּ�ֵ
אַַ  גֶֶעהַַטא  עֶֶר  הָָטא  נְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן  פּוּ
עצִִיעֶֶלְְן עִִנְְיָָן, וָָואס דֶֶער עִִנְְיָָן אִִיז  ֶ סְְפֶּ�
רְְּוּדךְְ   ן  ּוּא מָָה,  ָ נְְשָׁ� זַַיְְין  ן  פּוּ עַַר  ַ שַׁ� דֶֶער 
אַַלֶֶע  גֶֶעוֶֶוען  עוֹֹלֶֶה  ן  הָָבְּא�ְ עַַר  ַ שַׁ� דֶֶעם 

מִִצְְוֹֹת. וֹֹּתּרָָה ּוּ זַַיְְינֶֶע 

וָָואס  דֶֶעם  מִִיט  טִִימְְט  ְ שְׁ� דָָאס  ן  ּוּא
"ר  אַַדְְּוּמ וְְחָָמִִי  וֹֹמרִִי  ת  ַ � קְְדֻֻשַּׁ� וֹֹבד  כְּ�ְ
קִִּוּּלּים   יוֹֹחת דִִי חִִי דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט אִִין דִִי שִׂ�ִ
אַַז  פִִיוֹֹרת,  הַַסְּ�ְ עִִנְְיַַן  בְּ�ְ יִִים  רַַבֵּ�ֵ דִִי  אִִין 
יד  מַַגִּ�ִ דֶֶער  ן  ּוּא וֹֹטב  ם  ֵ שֵׁ� עַַל  בַּ�ַ דֶֶער 
י  רֶֶבִּ�ִ אַַלְְטֶֶער  דֶֶער  תֶֶר,  כֶּ�ֶ  – זַַיְְינֶֶען 
ינָָה וכו'. י בִּ�ִ  חָָכְְמָָה, דֶֶער מִִיטֶֶעלֶֶער רֶֶבִּ�ִ

1. A term used to refer to the leaders 
of the tribes of Israel in the journey 
through the desert, and, subsequent-

ly, Jewish leaders throughout history, 
specifically, the Chabad Rebbeim.

2. Tanya, Iggeres HaKodesh, Epistle 7. 

3. Shabbos 118b.

Modeling Unbounded Generosity



פרשת טבש ד”וי א   |   לקיש יטוחות 6

As is well known regarding the sefir os, every se­
firah includes all the other sefiros. However, when 
all the sefiros are included within a specific sefirah, 
their expression is channeled through that specif-
ic sefirah.4 Similarly, concerning the Rebbeim, 
the Rebbe of each particular generation included 
the other characteristics manifested by the other 
Rebbeim. Nevertheless, he principally invested his 
energy in his unique characteristic (correspond-
ing to the sefirah with which he is identified) and, 
through that, he also expressed the qualities of the 
other Rebbeim.

No Matter What the Distance

2. The goal to which the Rebbe Rayatz devoted 
his energy and passion was that everything should 
be manifest in actual expression and disseminated 
as broadly as possible.

The Rebbe never hesitated to approach another 
Jew regardless of his spiritual state, whether he was 
G-d-fearing in the complete sense, one who was 
average, or one for whom the foolishness of the an-
imal soul obscured the truth to the extent that he 
did not at all recognize that he must do teshuvah. 
No matter what the other’s situation, the Rebbe in-
volved himself with him, frequently doing a favor 
for the other in material matters, which, as a mat-
ter of course, was also a favor for him in spiritual 
terms. 

When the other person realized that the Rebbe 
had done a material favor for him, he would feel 
a bond of gratitude, making him more positively 
disposed to Yiddishkeit. To cite a similar concept 
mentioned in the Talmud,5 “A person will not act 
insolently toward one to whom he owes a debt.” 

4. In other words, chochmah she-
bechesed (chochmah as included in 
chesed) reflects the quality of chesed, 

while chochmah shebegevurah 
(chochmah as included in gevurah) 
reflects the quality of gevurah.

5. Bava Metzia 3a.

דֶֶעם  אִִין  סְְּוּאוואט   בַּ�ַ אִִיז  עֶֶס  ן  ּוּא
סְְפִִירָָה  יֶֶעדֶֶע  אַַז  פִִיוֹֹרת,  הַַסְּ�ְ עִִנְְיַַן 
ער  אָָבֶּ�ֶ סְְפִִיוֹֹרת,  אַַלֶֶע  ן  פּוּ לּוּל   כָּ�ָ אִִיז 
סְְפִִיוֹֹרת  אַַלֶֶע  דִִי  וִִוי  דָָאךְְ  אִִיז  דָָאס 
ן  ּוּא דַַוְְקָָא.  סְְפִִירָָה  דֶֶער  רְְּוּדךְְ   גֵֵייעֶֶן 
רְְּוּדךְְ   אַַז  יִִים,  רַַבֵּ�ֵ דִִי  אִִין  וֹֹאיךְְ  אַַוֹֹזי 
י  רֶֶבִּ�ִ יֶֶעדֶֶער  וֶֶועלְְכְְן  אִִין  עִִנְְיָָן  דֶֶעם 
וֹֹדוֹֹר הָָטא זִִיךְְ גֶֶעקָָאכְְט )וֹֹליט דֶֶער  בְּ�ְ
אִִיז  אִִיז(,  עֶֶר  וֶֶועלְְכֶֶער  אִִין  סְְפִִירָָה 
ערִִיקֶֶע עִִנְְיָָנִִים. וֹֹּכּלֵֵל וֹֹאיךְְ דִִי אִִיבֶּ�ֶ עֶֶר 

ב. דֶֶער עִִנְְיָָן אִִין וֶֶועלְְכְְן עֶֶס הָָטא 
לָָּוּּלּא   עַַל הַַהִִי י בַּ�ַ זִִיךְְ גֶֶעקָָאכְְט דֶֶער רֶֶבִּ�ִ
ׁשׁ  ָ וֹֹּפּעֵֵל מַַמָּ�  אִִיז: עֶֶס זָָלא זַַיְְין אַַלְְץ בְּ�ְ

יוֹֹתֵֵר. ת בְּ�ְ ּוּט ְ � שְּׁ� ַ בְְּוּהִִתְְפַּ�

נִִיט  מָָלא  קֵֵיין  זִִיךְְ  הָָטא  י  רֶֶבִּ�ִ דֶֶער 
צְְוֵֵוייטְְנְְס  דֶֶעם  פַַרא  רָָאקְְן  ְ גֶֶעשְׁ� ְ אָָפְּ�
מַַיִִם  ָ יְְרֵֵא־שָׁ� אַַ  אִִיז  עֶֶר  צִִי  ב,  מַַצָּ�ָ
אָָדֶֶער  מִִיטְְל־מֶֶעסִִיק,  צִִי  תַַכְְלִִית,  בְּ�ְ
ן נֶֶפֶֶׁשׁ  ת פּוּ ּוּט ְ אֲֲפִִיּוּל אַַזַַא וָָואס דֶֶער שְׁ�
אֱֱמֶֶת,  וֹֹאיפְְן  פַַרְְאדֶֶעקְְט  הֲֲמִִית  הַַבַּ�ַ
וֹֹאיף אַַוֹֹזי וַַויְְיט, אַַז עֶֶר וֵֵוייס גָָרְְאנִִיט 
בָָּוּׁשׁה טָָאן. אִִין וֶֶועלְְכְְן    אַַז עֶֶר דַַרְְאף תְּ�ְ
הָָטא  גֶֶעוֶֶוען,  נָָרא  אִִיז  יֶֶענֶֶער  ב  מַַצָּ�ָ
אִִים,  מִִיט  מֶֶּוּנען  פַַרְְא י  רֶֶבִּ�ִ דֶֶער  זִִיךְְ 
וֹֹטבָָה  אַַ  אִִים  גֶֶעטָָאן  אָָפְְט  זֵֵייעֶֶר 
דָָאס  אִִיז  מֵֵילָָא  בְּ�ְ וָָואס  ת,  ּוּּיּ מִִ ְ גַַשְׁ� אִִין 

ת. ּוּּיּ חְְּוּרנִִ גֶֶעוֶֶוען אַַ וֹֹטבָָה וֹֹאיךְְ אִִין 

אַַז  וֵֵוייס  יֶֶענֶֶער  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ וַַויְְיל 
אִִין  וֹֹטבָָה  אַַ  גֶֶעטָָאן  אִִים  הָָטא  מֶֶען 
דִִי  וִִוי  רֶֶךְְ  דֶּ�ֶ עַַל  דָָאס  אִִיז  ת  ּוּּיּ מִִ ְ גַַשְׁ�
פְְנֵֵי  נָָיו בִּ�ִ ָ גְְמָָרָָא זָָגְְאט, אֵֵין אָָדָָם מֵֵעִִיז פָּ�
בְְּוּמֵֵילָָא הָָטא דָָאס וֹֹאיף  עַַל וֹֹחוֹֹבאכ,  בַּ�ַ

ת. ּוּּיּ חְְּוּרנִִ וֹֹּפּעֵֵלְְ'ט וֹֹאיךְְ אִִין  אִִים גֶֶע'



PAR SHAS Yud Shvat I  |   Modeling Unbounded Generosit y7

Doing a favor for the other in material things is it-
self a positive act. As the Alter Rebbe writes in Tanya,6 
 even if one’s expression of ahavas Yisrael did not draw 
the other closer to the Torah and its mitzvos, “he did 
not forfeit the reward of the mitzvah of love between 
companions.” Beyond that, the favor has a further ef-
fect, motivating the other to do teshuvah and conduct 
himself desirably.

Beginning Effectively

3. This approach manifested by the Rebbe Rayatz 
can be appreciated from the conduct of the first Jew-
ish leader, Moshe. Moshe’s words to the Jewish people 
that begin the Book of Devarim are introduced by the 
phrase,7 “These are the words which Moshe spoke.” 
As Rashi comments, Moshe was speaking words of re-
buke. Now, when did Moshe deliver them? “After he 
smote Sichon, king of the Amorites … and Og, king of 
the Bashan….”8 This example shows that only after one 
does a favor for a person in material matters, should 
he offer rebuke. The fact that a favor was done enables 
the words of rebuke to be accepted and bring about 
the desired effect.9

This is a lesson for Jewish leaders, “the extension 
of Moshe in every generation.”10 The first thing ﻿a Jew-
ish leader should do is disseminate kindness, blessing, 
and success. Afterwards, he may offer rebuke. This 
order should be followed even when one must re-
buke another for something as serious as the sin of the 
Golden Calf,11 the very opposite of Jewish faith.

Whom to Help Ascend

4. The Rebbe Rayatz was once asked to explain the 
reason for his ongoing practice of drawing close all 

6. Tanya, ch. 32.

7. Devarim 1:1.

8. Devarim 1:4.

9. See Sifri, quoted by Rashi, on the 
verse. 

10. Cf. Tikkunei Zohar, tikkun 69, pp. 
112a, 114a. 

11. As Rashi comments, Moshe’s 
words of rebuke also referred to the 
sin of the Golden Calf.

דֶֶער  וָָואס  דֶֶעם  וֹֹאיסֶֶער 
נְְיָָאבכ:  ט אִִין תַּ�ַ רַַיְְיבְּ�ְ ְ י שְׁ� אַַלְְטֶֶער רֶֶבִּ�ִ
מִִצְְוַַת  כַַר  שְׂ�ְ הִִפְְסִִיד  לֹאֹ  לֹאֹ,  "וְְהֵֵן 
וֹֹּפּעֵֵל'ט   זֹֹאת  לְְבַַד  רֵֵעִִים",  אַַהֲֲבַַת 
זִִיךְְ  קֶֶערְְט  יֶֶענֶֶער  אַַז  וֹֹאיךְְ,  מֶֶען 
וִִוי  אַַוֹֹזי  וֶֶוערְְן  ּוּצ  בָָּוּׁשׁה,   תְְ בִּ�ִ ם  ּוּא

מֶֶען דַַרְְאף.

גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  וָָואס  עָָּוּנה   תְּ�ְ דִִי  ג. 
י'ן, לֶֶערְְנְְט מֶֶען זִִי אָָּפּ  א דֶֶעם רֶֶבִּ�ִ בַּ�ַ
וְְוֹֹרעֵֵה  מַַנְְהִִיג  טְְן  ְ עֶֶרְְשְׁ� דֶֶעם  ן  פּוּ

. יּוּנ ה רַַבֵּ�ֵ ֶ רָָאֵֵל – מֹֹשֶׁ� יִִשְׂ�ְ

ר  ֶ בָָרִִים אֲֲשֶׁ� ה הַַדְּ�ְ טֵֵייט: אֵֵלֶּ�ֶ ְ עֶֶס שְׁ�
וֶֶוען  וֹֹּתּכָָחָָה.   בְְרֵֵי  דִּ�ִ  – ה  ֶ מֹֹשֶׁ� ר  בֶּ�ֶ דִּ�ִ
וֹֹּכּתוֹֹ  הַַ אַַחֲֲרֵֵי   – גֶֶעוֶֶוען  דָָאס  אִִיז 
מֶֶען  וִִוי  דֶֶעם  נָָאךְְ  וג'.  סִִיוֹֹחן  אֵֵת 
ת,  ּוּּיּ מִִ ְ טּוּט יֶֶענֶֶעם אַַ וֹֹטבָָה אִִין גַַשְׁ�
ן דֶֶער  סָָּוּמר. ּוּא זָָגְְאט מֶֶען יֶֶענֶֶעם 
טּוּט   ן  ּוּא ל  נִִתְְקַַבֵּ�ֵ וֶֶוערְְט  סָָּוּמר 

וֹֹאיף וָָואס עֶֶר דַַרְְאף וֹֹאיפְְטָָאןגכ.

ּוּצ  וֹֹהרָָאָָה  אַַ  אִִיז  דָָאס  ן  ּוּא
 – רָָא  דָּ�ָ כָָל  בְּ�ְ ה  ֶ דְְמֹֹשֶׁ� תָָּוּטא   ְ � שְּׁ� ַ אִִתְְפַּ�
טֶֶע זַַאךְְ  ְ וֹֹּדּר: דִִי עֶֶרְְשְׁ� כָָל  בְּ�ְ ֶ ה שֶׁ� ֶ מֹֹשֶׁ�
רָָכָָה וְְהַַצְְלָָחָָה  יעַַ זַַיְְין חֶֶסֶֶד, בְּ�ְ ִ פִּ� ְ מַַשְׁ�
ן אִִין אַַזַַא סֵֵדֶֶר  סֶֶּוּמרְְן. ּוּא ן דַַאן  ּוּא
סָָּוּמר   דֶֶער  וֶֶוען  אֲֲפִִיּוּל  וֹֹאיךְְ   –
ךְְ  ֶ ן עֵֵגֶֶל – הֵֵיפֶּ� אִִיז וֹֹאיף אַַן עִִנְְיָָן פּוּ

נָָּוּמה. הָָאֱֱ

ד. מֶֶען הָָטא אַַמָָלא גֶֶעפְְרֶֶעגְְט 
אַַ  לָָּוּּלּא,   הַַהִִי עַַל  בַּ�ַ י'ן  רֶֶבִּ�ִ דֶֶעם  א  בַּ�ַ
מְְקָָרֵֵב  ּוּצ  הַַנְְהָָגָָה  זַַיְְין  וֹֹאיף  טַַעַַם 



פרשת טבש ד”וי א   |   לקיש יטוחות 8

Jews, even those who are in the category oppo-
site of those who “should [be helped to] ascend 
and should not be cast into a.…”12

The Rebbe Rayatz answered that there are 
four divisions of the Shulchan Aruch: Or­
ach Chayim, Yoreh Deah, Even HaEzer, and 
Choshen Mishpat. The laws pertaining to who 
“should [be helped to] ascend…,”13 etc., are 
in Choshen Mishpat, the last division, and in 
Choshen Mishpat itself, in almost the very last 
section. 

As such, the order should be to study all 
of the sections of Orach Chayim, Yoreh Deah, 
Even HaEzer, and the overwhelming majority 
of Choshen Mishpat. Only when one reaches the 
final few sections of Choshen Mishpat should 
he study whether one should help another Jew 
ascend or, Heaven forbid, the opposite.

The Safer Path

5. To focus on the inner dimension of the 
above motif: When one does a favor for anoth-
er Jew, there is no doubt that he is fulfilling a 
mitzvah. By contrast, when one does some-
thing harmful to an individual but claims 
that he acted according to the Torah, there is 
no such certainty. Firstly, it is possible that he 
is making a mistake regarding the law. Fur-
thermore, it could be that he is acting out of 
self-interest. Also, perhaps, he is punishing 
the other, not because the Shulchan Aruch re-
quires such, but because he takes pleasure in 
administering punishment.14

For this reason, a judge must be characterized 

12. Our Sages (Avodah Zarah 26b; 
Shulchan Aruch, Choshen Mishpat, 
the end of sec. 425) speak of certain 
sinners for whom – in contrast to 
most Jews who must be helped to as-
cend from life-threatening situations 

and may not be subjected to them 
– an opposite approach should be 
taken. In other words, the questioner 
was asking the Rebbe Rayatz why he 
would be so involved even with such 
sinners. 

13. Characteristically, the Rebbe 
omits direct mention of those “who 
should not be helped….”

14. See Derech Mitzvosecha, mitzvas 
lo sivarru eish, sec. 2.

זַַיְְינֶֶען  וֶֶועלְְכֶֶע  דִִי  אֲֲפִִיּוּל  אִִידְְן,  אַַלֶֶע  זַַיְְין 
וְְלֹאֹ  מַַעֲֲלִִין  ן  פּוּ גּוּ  ס פַַרְְאקֶֶערְְטְְן  אַַ  אִִין 

וֹֹמרִִידִִין.

י גֶֶעעֶֶנְְטְְפֶֶערְְט: הָָטא דֶֶער רֶֶבִּ�ִ

פִִיר  פַַארַַאן  זַַיְְינֶֶען  ךְְ  עָָּוּר לְְחָָן  ֻ שֻׁ� אִִין 
אֶֶבֶֶן  דֵֵעָָה,  יוֹֹרֶֶה  ים,  חַַיִּ�ִ וֹֹארַַח  חֲֲלָָקִִים, 
ט וֶֶועלְְכֶֶער אִִיז דֶֶער  ָ פָּ� ְ ן מִִשְׁ� ֶ ן וֹֹחשֶׁ� הָָעֶֶזֶֶר ּוּא
עִִנְְיָָנִִים  דִִי  וֶֶועגְְן  דִִינִִים  דִִי  חֵֵלֶֶק.  לֶֶעצְְטֶֶער 
ט,  ָ פָּ� ְ מִִשְׁ� ן  ֶ וֹֹחשֶׁ� אִִין  זַַיְְינֶֶען  וכו'  מַַעֲֲלִִין  ן  פּוּ
דִִי  אִִין   – פָָּוּּגּא    ט  ָ פָּ� ְ מִִשְׁ� ן  ֶ וֹֹחשֶׁ� אִִין  ן  ּוּא

לֶֶעצְְטֶֶע סִִימָָנִִים.

אִִיז,  לֶֶערְְנֶֶען  דַַרְְאף  מֶֶען  וִִוי  סֵֵדֶֶר  דֶֶער 
ים,  ן וֹֹארַַח חַַיִּ�ִ "ל, אַַלֶֶע סִִימָָנִִים פּוּ י הַַנַּ�ַ ִ עַַל פִּ�
ן  וֹֹּלּּוּכ פּוּ   וֹֹּבּּוּר כְּ�ְ  ן  יוֹֹרֶֶה דֵֵעָָה, אֶֶבֶֶן הָָעֶֶזֶֶר, ּוּא
ם  יז דִִי עֶֶטְְלֶֶעכֶֶע סִִימָָנִִים ּוּצ ט בִּ�ִ ָ פָּ� ְ ן מִִשְׁ� ֶ וֹֹחשֶׁ�
ט לֶֶערְְנְְט מֶֶען צִִי  ְ ן דֶֶעמָָלְְאט עֶֶרְְשְׁ� סוֹֹף, ּוּא

וֹֹלם פַַרְְאקֶֶערְְט. ָ מַַעֲֲלִִין, צִִי חַַס וְְשָׁ�

ן דֶֶעם: ת הָָעִִנְְיָָן פּוּ ּוּּיּ נִִימִִ ְ ה. דֶֶער פְּ�

אִִיז  וֹֹטבָָה,  אַַ  אִִידְְן  אַַ  טּוּט   מֶֶען  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
ער  טּוּט אַַ מִִצְְוָָה. אָָבֶּ�ֶ קֵֵיין סָָפֵֵק נִִיט אַַז מֶֶען 
טֶֶּוּגע   קֵֵיין  נִִיט  אִִידְְן  אַַ  טּוּט   מֶֶען  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
י  ִ ן מֶֶען טַַעֲֲנֶֶה'ט אַַז דָָאס אִִיז עַַל פִּ� זַַאךְְ, ּוּא
טְְנְְס קֶֶען זַַיְְין אַַז מֶֶען הָָטא  ְ וֹֹּתּרָָה, אִִיז עֶֶרְְשְׁ�
ת אִִין דִִין. וַַויְְיטֶֶער קֶֶען זַַיְְין אַַז מֶֶען  אַַ טָָעּוּ
ן דֶֶערְְּוּצ קֶֶען  ה, ּוּא נִִיָּ�ָ ְ אַַ פְּ� לִִּוּציּבּ  טּוּט דָָאס 
וַַויְְיל  נִִיט  יֶֶענֶֶעם,  מַַיְְיסְְט  ְ שְׁ� מֶֶען  אַַז  זַַיְְין 
מֶֶען  וַַויְְיל  נָָרא  הֵֵייסְְט,  ךְְ  עָָּוּר לְְחָָן  ֻ שֻׁ� דֶֶער 

מַַיְְיסְְן*. ְ מַַקא אִִין שְׁ� ְ הָָטא אַַ גֶֶעשְׁ�

דַַרְְאף  וֹֹׁשׁפֵֵט   אַַ  אַַז  מִִיר,  גֶֶעפִִינֶֶען  אַַוֹֹזי 



PAR SHAS Yud Shvat I  |   Modeling Unbounded Generosit y9

by kindness.15 He must be able to find redeem-
ing factors for a defendant. Even when he rules 
that lashes – and, at times, a more severe sen-
tence – must be given, he himself cannot actually 
administer the ruling even though it is in accor-
dance with the Shulchan Aruch, since he cannot 
bear the other person’s pain. Instead, the punish-
ment is administered by an agent of the court.

The only exception is a perfect tzadik – like 
the Prophet Shmuel – who does not feel his 
own identity. His entire existence is focused on 
carrying out G-d ’s will. For that reason, Shmuel 
himself killed Agag, king of the Amalekites.16

A Reciprocal Flow of Blessing

6. Chassidim desire to follow the Rebbe’s 
paths. We must realize that although we must 
be careful to safeguard ourselves from those on 
a lower spiritual level than us lest they drag us 
down, we must not drive the other person away. 
On the contrary, we must lift him up, doing fa-
vors for him, even concerning physical matters. 
Through this, later, benefit will also come in 
spiritual matters.

Then, as our Sages17 commented on the 
verse,18 “G-d will illuminate both their eyes,” 
the person who rendered assistance will also 
be helped from Above to follow the proper 
path. Furthermore, he and the members of his 
household will be granted everything they need 
generously. Unbounded Divine kindness will be 
granted him from above. Moreover, As Chassi­
dus19 interprets the phrase,20 vehu yichalkilecha, 
“He will sustain you,” G-d will also provide the 
k’li (“conduit”) through which Divine munifi-
cence will be drawn down.

15. Rambam, Hilchos Sanhedrin 2:3: 
“We should not appoint to any San­
hedrin a man… [who] possesses the 
trait of cruelty.”

16. I Shmuel 15:33.

17. Temurah 16a; see the preface to 
Tanya. 

18. Mishlei 29:13.

19. Sefer HaMaamarim Kuntreisim, 
Vol. 2, p. 338b, et al.

20. Tehillim 55:23.

דַַרְְאף  עֶֶר  וְְקָָאדכ,  דַּ�ַ הַַחֶֶסֶֶד  אִִיׁשׁ  אַַן  זַַיְְין 
ן  יֶֶענֶֶעם. ּוּא ת וֹֹאיף  זְְּוּכ אַַ  גֶֶעפִִינֶֶען  קֶֶענֶֶען 
ן  ת, ּוּא סְְקְְ'נְְט אָָּפּ מַַלְְּוּק ַ עַַת עֶֶר פַּ� ַ שַׁ� אֲֲפִִיּוּל בְּ�ְ
אַַמָָלא נָָאךְְ אַַן עֶֶרְְגֶֶערֶֶע זַַאךְְ, וֹֹאיךְְ דַַאן קֶֶען 
ין  דִּ�ִ סַַק  ְ פְּ� דֶֶעם  זַַיְְין  וֹֹמצִִיא  נִִיט  אַַלֵֵיין  עֶֶר 
ךְְ,  לְְחָָן עָָּוּר ֻ י שֻׁ� ִ וֹֹּפּעֵֵל, כָָׁשׁטא עֶֶס אִִיז עַַל פִּ� לְְ
יֶֶענֶֶעמְְס  פַַרְְאטְְרָָגְְאן  נִִיט  קֶֶען  עֶֶר  ם  וָָוּוּרא
ין. ית דִּ�ִ לִִיחַַ בֵּ�ֵ ְ טּוּט עֶֶס אַַ שְׁ� וֹֹּפּעֵֵל  ן לְְ צַַעַַר, ּוּא

אֵֵל  ּוּמ ְ רּוּמ אַַוֹֹזי וִִוי שְׁ�  יק גָּ�ָ – סַַיְְידְְן אַַ צַַדִּ�ִ
בִִיא, וָָואס עֶֶר הָָטא נִִיט קֵֵיין אֵֵייגֶֶענֶֶע  הַַנָּ�ָ
גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  תוֹֹ  מְְצִִיּוּא ל  כָּ�ָ ן  ּוּא ת  מְְצִִיּוּא
אַַלֵֵיין  עֶֶר  הָָטא  הָָעֶֶלְְיוֹֹן,  רָָוֹֹצן  ים  לְְקַַיֵּ�ֵ

גֶֶע'הַַרְְגֶֶ'עט אֲֲגָָג'ן.

דֶֶעם  אִִין  גֵֵיין  דָָאךְְ  וִִוילְְן  חֲֲסִִידִִים  ו. 
אַַז  וִִויסְְן,  מֶֶען  דַַרְְאף  דְְרָָכִִים,  י'נְְס  רֶֶבִּ�ִ
וֹֹאיסְְהִִיטְְן  טַַקֶֶאע  זִִיךְְ  דַַרְְאף  מֶֶען  הֲֲגַַם 
נִִידֶֶערִִיקֶֶער,  טֵֵייט  ְ שְׁ� וָָואס  דֶֶעם  ן  פּוּ
וֹֹלם,  ָ וְְשָׁ� חַַס  ן  ְ לֶֶעפְּ� ְ שְׁ� ְ אַַרָָפְּא� נִִיט  זָָלא  עֶֶר 
זַַיְְין,  מְְרַַחֵֵק  נִִיט  אִִים  דַַרְְאף  מֶֶען  ער  אָָבֶּ�ֶ
וֹֹטבָָה  אַַ  טָָאן  ן  ּוּא ן,  וֹֹאיפְְוֹֹהיבְּ�ְ אִִים  נָָרא 
מְְּוּקט  רְְּוּדךְְ דֶֶעם –  ת, אִִיז  ּוּּיּ מִִ ְ גַַשְׁ� אֲֲפִִיּוּל בְּ�ְ

ת. ּוּּיּ חְְּוּרנִִ עטֶֶער וֹֹאיךְְ אַַ וֹֹטבָָה אִִין  ֶ פֶּ� ְ שְׁ�

עַַל  רַַזַַ"להכ  מַַאֲֲמַַר  כְּ�ְ אִִיז  דֶֶעמָָלְְאט  ן  ּוּא
מֶֶען  אַַז  הֲֲוָָיָָ',  נֵֵיהֶֶם  ְ שְׁ� עֵֵינֵֵי  מֵֵאִִיר  קּוּ  ס ָ פָּ�
הֶֶעלְְפְְט מִִלְְמַַעְְלָָה וֹֹאיךְְ אִִים, עֶֶר זָָלא גֵֵיין 
יעַַ  ִ פִּ� ְ מַַשְׁ� אִִים  אִִיז  מֶֶען  ן  ּוּא ר,  ָ שָׁ� הַַיָּ�ָ דֶֶרֶֶךְְ  בְּ�ְ
ּוּצ  דַַארְְאף,  בַּ�ַ עֶֶר  וָָואס  אַַלְְץ  רְְחָָבָָה  יָָד  בְּ�ְ
נֵֵי בַַיִִת. מֶֶען אִִיז אִִים  ן ּוּצ זַַיְְינֶֶע בְּ�ְ אִִים ּוּא
וָָואס  מַַעְְלָָה  לְּ�ְ ֶ שֶׁ� חֶֶסֶֶד  דֶֶעם  ן  פּוּ יעַַ  ִ פִּ� ְ מַַשְׁ�
אִִים וֹֹאיךְְ  גִִיט  ן מֶֶען  לּוּב, ּוּא גְְ לִִי  בְּ�ְ סְְ'אִִיז 
אּוּה  ת, וְְ ן חֲֲסִִיּוּד לִִי, וִִוי דֶֶער טַַיְְיׁשׁט פּוּ אַַ כְּ�ְ
וָָואס  אִִין  לִִי  כְּ�ְ דִִי  וֹֹאיךְְ  ן  גֶֶעבְּ�ְ  – יְְכַַלְְכְְּלֶֶךָ 

עָָה. ָ פָּ� ְ ךְְ וֶֶוערְְן דִִי הַַשְׁ� ָ עֶֶס זָָלא נִִמְְשָׁ�

)משיחת יו״ד שבט, תשי״ד(



פרשת טבש ד”וי א   |   לקיש יטוחות 10

סימן ז. יט( 
בשת קיח, ב. כ(

אבב צמיעא ג, א. אכ(
פקר בל. בכ( 

בפישור  אבוה  א־ד.  רבדים  ספרי  זע  גכ(
שר״י שם.

זע ךרד וצמתיך, וצמת אל תבעור שא,  )*
ואת ב.

במר״ם וכלהת סרדהנין פ״ב ה״ג: אין  דכ(
מעמידין בלכ הסרדהנין וכ׳.

תהרומ זט, א. הכ( 



PAR SHAS Yud Shvat I I   |   E veryone a Nachshon11 PAR SHAS Yud Shvat I I   |   E veryone a Nachshon11

Introduction

The renowned chassid, Reb Mendel Futerfas, spent 14 years in Soviet prisons and labor 
camps. Though he devoted most of his free time to prayer and study, he spent a few hours 
each day conversing with his fellow prisoners – a diverse group that included political 

idealists fallen from Stalin’s favor, underground businessmen, and ordinary people jailed for 
crimes neither they nor their captors fully understood.

Among them was a circus tightrope walker. He and Reb Mendel had an ongoing argument. 
Reb Mendel insisted there must be hidden safety cables; the performer maintained that with 
proper training, no cables were needed.

Years later, when prison rules relaxed, the authorities allowed a makeshift circus for May 
Day. The tightrope walker organized the show, with his walk as the highlight. After completing 
his act flawlessly – despite years away from practice – he approached Reb Mendel triumphantly.

“You see? No cables.”

Reb Mendel nodded in agreement.

“You’re a smart man,” the performer continued. “Tell me: What’s the secret? Is it in the 
hands? The feet?”

Reb Mendel paused to think. The performer had moved his hands freely, and it did not ap-
pear that his footwork was the determining factor.

After reviewing the scene in his mind several times, Reb Mendel replied: “It’s the eyes. At all 
times, your eyes were riveted on the opposite pole.”

The performer nodded in agreement. “When you see your destination in front of you, you 
know where to put your feet.”

The sichah that follows illustrates this principle, showing that when a Jewish leader’s eyes are 
fixed on the destination, no obstacle – not even a sea – can stand in the way.

Yud Shvat II  |  טבש ד”וי ב
Adapted from a sichah delivered on Yud Shvat, 5717 (1957)

Everyone a Nachshon



פרשת טבש ד”וי ב   |   לקיש יטוחות 12

“Living with the Times”

1. Among the practices the Rebbe Rayatz 
ordained was the institution of the daily study 
of the Torah portion of the week together with 
Rashi’s commentary, each day reviewing the 
aliyah1 corresponding to that day.2 

The Rebbe Rayatz associated this practice 
with the Alter Rebbe’s adage,3 “We must live 
with the times,” which is interpreted to mean 
that we must derive lessons relevant to the 
present day from the Torah portion studied 
that day.

One Act That Changed History

2. The portion of the weekly Torah reading 
associated with the present day, the day of the 
yahrzeit of the Rebbe Rayatz, i.e., the second 
reading (sheni) in Parshas Beshalach, speaks 
about the Jews’ situation shortly before the 
splitting of the Sea of Reeds.

The splitting of the Sea of Reeds was one 
of the greatest miracles that ever happened; 
this is implied by our Sages’ saying,4 “as diffi-
cult as the splitting of the sea.” Moreover, the 
splitting of the Sea of Reeds served as a prepa-
ration for the Giving of the Torah5 and for the 
Future Redemption.6

עַַל  בַּ�ַ י'ן  רֶֶבִּ�ִ ן  פּוּ וֹֹנת  קָּ�ָ תַּ�ַ דִִי  ן  ְ צְְוִִוישְׁ� א. 
זָָלא  מֶֶען  נָָה,  קָּ�ָ תַּ�ַ דִִי  פַַארַַאן  אִִיז  לָָּוּּלּא   הַַהִִי
מִִיט  מָָּוּחׁשׁ   ה  ָ רְְשָׁ� ַ פַּ� דִִי  לֶֶערְְנֶֶען  טָָגא  יֶֶעדְְן 
וָָואס   – וָָואךְְ  ן  פּוּ סֶֶדְְרָָה  דֶֶער  ן  פּוּ  – "י  ִ רַַשִׁ�

טְְארֶֶעפְְנְְדִִיקְְן טָָגא. ם בַּ�ַ יךְְ ּוּצ יָּ�ָ ַ אִִיז שַׁ�

יי גֶֶעזָָגְְאט דֶֶעם  י הָָטא דֶֶערְְבַּ�ַ ן דֶֶער רֶֶבִּ�ִ ּוּא
דַַארְְאף  בַּ�ַ מֶֶען  אַַז  י'ן,  רֶֶבִּ�ִ אַַלְְטְְן  ן  פּוּ וָָורְְאט 
מֵֵיינְְט,  דָָאס  וָָואס  צַַיְְיט,  דֶֶער  מִִיט  ן  לֶֶעבְּ�ְ
ה וָָואס מֶֶען לֶֶערְְנְְט יֶֶעדְְן  ָ רְְשָׁ� ַ ן דֶֶער פַּ� אַַז פּוּ
וֹֹהרָָוֹֹאת  אַַוֹֹריסְְנֶֶעמֶֶען  מֶֶען  דַַרְְאף  טָָגא, 

יךְְ ּוּצ דֶֶעם טָָגא. יָּ�ָ ַ וָָואס זַַיְְינֶֶען שַׁ�

ם  ּוּצ יךְְ  יָּ�ָ ַ שַׁ� אִִיז  וָָואס  ה  ָ רְְשָׁ� ַ פַּ� דֶֶער  אִִין  ב. 
נִִי  ֵ שֵׁ� ן  )פּוּ לָָּוּּלּא   הַַהִִי יוֹֹם  ן  פּוּ טָָגא  הַַיְְינְְטִִיקְְן 
זִִיךְְ  רֶֶעטד  ח(,  לַּ�ַ ַ שַׁ� בְּ�ְ סֶֶדְְרָָה  אִִין  י  ִ לִִישִׁ� ְ שְׁ� יז  בִּ�ִ
אִִיז  וָָואס  ב  מַַּוּצָּ�ָ  מַַעֲֲמָָד  דֶֶעם  וֶֶועגְְן  ם  אַַּוּר
יי אִִידְְן אַַ וַַויְְילֶֶע פַַרא קְְרִִיעַַת יַַם  גֶֶעוֶֶוען בַּ�ַ

ף. סּוּ

ן  פּוּ אֵֵיינֶֶע  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  ף  סּוּ יַַם  קְְרִִיעַַת 
ה  ֶ קָָשֶׁ� רַַזַַ"לוכ,  וֹֹׁשׁן  לְְ כִּ�ִ ים,  נִִסִּ�ִ גְְרֶֶעסְְטֶֶע  דִִי 
אַַ  אִִיז  ף  סּוּ יַַם  קְְרִִיעַַת  ף.  סּוּ יַַם  קְְרִִיעַַת  כִּ�ִ
ה  לָּּוּא�ָ ן וֹֹאיךְְ ּוּצ דֶֶער גְְ וֹֹּתּרָָה ּוּא ן  הֲֲכָָנָָה ּוּצ מַַתַּ�ַ

הָָעֲֲתִִידָָה.

1. The communal Torah reading on 
Shabbos is divided into seven aliyos. 
The practice ordained by the Rebbe 
Rayatz involves studying the aliyah 
corresponding to the matching day 
of the week, so that – for example – 

the content of the third aliyah would 
be studied on the third day of the 
week, namely Tuesday. 

2. Sefer Hasichos 5702, p. 27. 

3. Ibid. p. 29, cited in HaYom Yom, 

entry 2 Marcheshvan.

4. Sotah 2a.

5. Likkutei Torah, Vayikra, p. 17b ff.

6. See Yeshayahu 11:15; Likkutei 
Sichos, loc. cit.

Everyone a Nachshon



PAR SHAS Yud Shvat I I   |   E veryone a Nachshon13

What were the circumstances that led to 
the splitting of the Sea of Reeds? The third 
reading in Parshas Beshalach7 relates that 
there was a Jew, Nachshon ben Aminadav, 
who risked his life and jumped into the sea. 
His act of mesiras nefesh (“self-sacrifice”) 
brought about a flow of Divine energy to this 
physical plane and into all of the Jewish peo-
ple, causing the miracle of the splitting of the 
Sea of Reeds.

Seeing Nothing But the Goal

3. From a legalistic perspective, it is not 
entirely clear whether it was permissible for 
Nachshon to jump into the sea at that time and 
in those circumstances. There are two issues in-
volved: As is well known, there is an opinion 
in Jewish Law that, before the Giving of the 
Torah, the unique status of the Jewish people 
had yet to be established and they had the same 
legal status as Noachides.8 In addition, there is 
a difference of opinion among Rishonim and 
Acharonim whether a Noachide is obligated to 
sacrifice his life to sanctify G-d’s name.9

According to the opinion that Noachides 
are not obligated to sacrifice their lives in 
sanctification of G-d’s name, they are actually 
forbidden to do so. The reason is that Noachides 
are prohibited against shedding blood,10 even 
their own blood, as implied by the verse,11 “I 
will demand an account of your blood of your 
souls.” As such, it follows that – according to the 
opinion that his status was that of a Noachide – 
Nachshon was forbidden to sacrifice his life.

7. As mentioned in the sichah, in 
the year the sichah was delivered, 
Yud Shvat fell on a Monday and that 
reading was studied the following 
day.

8. See Encyclopedia Talmudis, Vol. 
3, the beginning of erech ben Noach 

and the sources mentioned there.

9. See ibid., p. 350. See Rambam, 
Hilchos Melachim 10:2, which states 
specifically that Noachides are not 
obligated to sacrifice their lives. See, 
however, Tosafos, Sanhedrin 75a, s.v. 
ve’im; Parshas Derachim, Derush 2. 

10. See Rambam, Hilchos Melachim 
9:4.

11. Bereishis 9:5. See Rashi on the 
verse; Bereishis Rabbah 34:13; Bava 
Kama 91b.

מֶֶּוּקען ּוּצ קְְרִִיעַַת יַַם  וִִוי אַַוֹֹזי אִִיז מֶֶען גֶֶע
ף? סּוּ

י וָָואס  ִ לִִישִׁ� ְ ה שְׁ� ָ רְְשָׁ� ַ דֶֶערְְצֵֵיילְְט זִִיךְְ אִִין דֶֶער פַּ�
לָָּוּּלּא: עֶֶס אִִיז   מֶֶען לֶֶערְְנְְט מָָרְְאגְְן, נָָאךְְ דֶֶער הִִי
ינָָדָָב, וָָואס הָָטא  ִ ן עַַמִּ� וֹֹׁשׁן בֶּ�ֶ גֶֶעוֶֶוען אַַ אִִיד, נַַחְְ
נְְגֶֶען  ּוּר ְ פְּ� ְ ן אַַרַַיְְינְְגֶֶעשְׁ� זִִיךְְ וֹֹמסֵֵר נֶֶפֶֶׁשׁ גֶֶעוֶֶוען ּוּא
וֹֹּפּעֵֵל גֶֶעוֶֶוען  רְְּוּדךְְ דֶֶעם הָָטא עֶֶר  ן  אִִין יַַם, ּוּא
גֶֶעטְְרָָגְְאן  ְ ן אַַרָָפְּא� כָָה אִִין אַַלֶֶע אִִידְְן ּוּא ָ דִִי הַַמְְשָׁ�

ה. ָ ף דָָא לְְמַַטָּ� ן קְְרִִיעַַת יַַם סּוּ דֶֶעם נֵֵס פּוּ

אִִיז  ינָָדָָב  ִ עַַמִּ� ן  בֶּ�ֶ וֹֹׁשׁן  נַַחְְ וָָואס  דָָאס  ג. 
נְְגֶֶען אִִין יַַם, אִִיז דָָאס גֶֶעוֶֶוען  ּוּר ְ פְּ� ְ אַַרַַיְְינְְגֶֶעשְׁ�
אַַן  לַַאגֶֶע,  יֶֶענֶֶער  אִִין  ן  ּוּא צַַיְְיט  יֶֶענֶֶער  אִִין 
אִִינְְגַַאנְְצְְן  גֶֶעוֶֶוען  נִִיט  סְְ'אִִיז  וָָואס  עִִנְְיָָן 
דִִי  סְְּוּאוואט   בַּ�ַ דָָאךְְ  אִִיז  עֶֶס  וֹֹאיסְְגֶֶעהַַלְְאטְְן. 
ן  הָָבְּא�ְ וֹֹּתּרָָה   ן  מַַתַּ�ַ פַַרא  אִִידְְן  דִִי  אַַז  יטָָה,  ִ שִׁ�
אַַ  סְְ'אִִיז  ן  ּוּא נֹֹחַַ,  נֵֵי  בְּ�ְ ן  פּוּ דִִין  אַַ  גֶֶעהַַטא 
ן־נֹֹחַַ  וֹֹׁשׁאנִִים וְְאַַחֲֲוֹֹרנִִים צִִי אַַ בֶּ�ֶ א אִִין רִִ גְְּוּלתָּ�ָ  ְ פְּ�

. ב וֹֹאיף מְְסִִירַַת נֶֶפֶֶׁשׁ יָּּוּח�ָ אִִיז מְְ

נֵֵי נֹֹחַַ זַַיְְינֶֶען  אִִיז וֹֹאיּבּ מֶֶען נֶֶעמְְט אָָן, אַַז בְּ�ְ
, טָָארְְן זֵֵיי זִִיךְְ נִִיט  מְְסִִירַַת נֶֶפֶֶׁשׁ ב בִּ�ִ יָּּוּח�ָ נִִיט מְְ
ה  ם זֵֵיי זַַיְְינֶֶען דָָאךְְ מְְצֻֻוֶּ�ֶ וֹֹמסֵֵר נֶֶפֶֶׁשׁ זַַיְְין, וָָוּוּרא
ל עַַצְְוֹֹמ, אַַוֹֹזי  ֶ מִִים אֲֲפִִיּוּל שֶׁ� ת דָּ�ָ פִִיּוּכ ְ וֹֹאיף שְׁ�
וֹֹׁשׁתֵֵיכֶֶם  לְְנַַפְְ מְְכֶֶם  דִּ�ִ אֶֶת  אַַךְְ  טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  וִִוי 
וֹֹׁשׁן  נַַחְְ מְְּוּקט דָָאךְְ וֹֹאיס אַַז  מֵֵילָָא  , בְּ�ְ אֶֶדְְוֹֹרׁשׁ

הָָטא זִִיךְְ נִִיט גֶֶעטָָרְְאט וֹֹמסֵֵר נֶֶפֶֶׁשׁ זַַיְְין.



פרשת טבש ד”וי ב   |   לקיש יטוחות 14

There are Rabbinic authorities who maintain that 
before the Giving of the Torah, the Jews did not 
conduct themselves as Noachides, but rather ob-
served the mitzvos incumbent upon Jews. However, 
the license to conduct oneself in such a manner ap-
plies only when this would lead to a more stringent 
ruling, not a more lenient one.12 In this instance, al-
lowing Nachshon to sacrifice his life would have been 
a more lenient ruling.13 As such, even according to 
this view, he was prohibited from sacrificing his life.

Why then did Nachshon jump into the sea? He 
knew that G-d had promised Moshe,14 “When you 
take the people out of Egypt, you will worship G-d on 
this mountain.” This means that after leaving Egypt, 
the Jews were to go to Mount Sinai to receive the To-
rah. Accordingly, whatever obstacles Nachshon had 
to face on the way to Sinai were inconsequential. He 
knew but one thing – that he had to go to Mount 
Sinai. The fact that there was a sea in front of him 
was not relevant to him. In his mind, there was no 
question; he had to jump into the sea and proceed 
further until he arrived for the Giving of the Torah.

Not a Time for Debates

4. In connection with today’s Torah reading, 
which is connected to the yahrzeit of the Rebbe 
Rayatz, the Midrash15 relates that before the split-
ting of the sea, there were four groups among the 
Jewish people: One group maintained that the Jews 
should “appoint a leader and return to Egypt.”16 A 
second group thought that they should wage war 
against the Egyptians. A third group argued that 
they should flee into the desert. Only one group 
maintained that they may – or should – proceed 
into the sea.

12. See Encyclopedia Talmudis, erech 
avos (1), p. 36.

13. For he would not be observing 

the stringency of the prohibition 
against shedding blood.

14. Shmos 3:12.

15. Pirka D’Rabbeinu HaKodesh, 
Bava D’Arba’ah, os 51, et al. 

16. Cf. Bamidbar 14:4.

וָָואס  יוֹֹטת  ִ שִׁ� דִִי  וֹֹליט  אֲֲפִִיוּ�ל 
וֹֹּתּרָָה   ן  מַַתַּ�ַ פַַרא  אִִידְְן  אַַז  הַַלְְאטְְן 
נֹֹחַַ,  נֵֵי  בְּ�ְ וִִוי  נִִיט  גֶֶעפִִירְְט  זִִיךְְ  ן  הָָבְּא�ְ
נִִיט  ער  אָָבֶּ�ֶ מְְּוּחרָָא  לְְ דַַוְְקָָא  דָָאס  אִִיז 
נִִיט  זִִיךְְ  מֶֶען  הָָטא  מֵֵילָָא  בְּ�ְ לָָּוּקא.  לְְ

גֶֶעטָָרְְאט וֹֹמסֵֵר נֶֶפֶֶׁשׁ זַַיְְין.

סְְּוּאווט  גֶֶע הָָטא  וֹֹׁשׁן  נַַחְְ נָָרא 
הָָטא  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיבֶּ�ֶ דֶֶער  וֶֶוען  אַַז 
מִִצְְרַַיִִם  ן  פּוּ אִִידְְן  דִִי  מֶֶּוּנען  אַַוֹֹריסְְגֶֶע
וֹֹהצִִיאֲֲךָָ אֶֶת הָָעָָם  הָָטא עֶֶר גֶֶעזָָגְְאט, בְּ�ְ
עַַל  הָָאֱֱלֹקִִֹים  אֶֶת  ן  עַַבְְּוּד תַּ�ַ צְְרַַיִִם  ִ מִִמִּ�
ן מִִצְְרַַיִִם  ה, דָָאס הֵֵייסְְט אַַז פּוּ הָָהָָר הַַזֶּ�ֶ
ל  רְְאג סִִינַַי מְְקַַבֵּ�ֵ ם בַּ�ַ דַַרְְאף מֶֶען גֵֵיין ּוּצ
נִִיט  אִִים  אִִיז  מֵֵילָָא  בְּ�ְ וֹֹּתּרָָה.   דִִי  זַַיְְין 
וֹֹנגֵֵעַַ וָָואס עֶֶס אִִיז אִִין מִִיטְְן  גֶֶעוֶֶוען 
גֵֵיין  דַַרְְאף  מֶֶען  אַַז  וֵֵוייסְְט  עֶֶר  וֶֶועג. 
רְְאג סִִינַַי. וֹֹאיּבּ עֶֶס אִִיז דָָא אִִין  ם בַּ�ַ ּוּצ
קֵֵיין  אִִים  ּוּצ  עֶֶס  הָָטא  יַַם,  אַַ  מִִיטְְן 
רִִינְְגֶֶען  ְ פְּ� ְ שְׁ� דַַרְְאף  עֶֶר  נִִיט,  ת  יְְיּוּכ ַ שַׁ�
יז עֶֶר וֶֶועט  ן גֵֵיין וַַויְְיטֶֶער בִּ�ִ אִִין יַַם ּוּא

וֹֹּתּרָָה. ן  מֶֶּוּקען ּוּצ מַַתַּ�ַ

אִִין  דֶֶערְְצֵֵיילְְט  וֶֶוערְְט  עֶֶס  וִִוי  ד. 
וֹֹאיף   ) וֹֹדׁשׁ הַַקָּ�ָ ּוּנ  דְְרַַבֵּ�ֵ רְְקָָא  ִ )פִּ� מִִדְְרָָׁשׁ 
אִִיז  וָָואס  הַַיְְינְְט,  ן  פּוּ ה  ָ רְְשָׁ� ַ פַּ� דֶֶער 
עֶֶס  אַַז  לָָּוּּלּא,   הַַהִִי יוֹֹם  ם  ּוּצ יךְְ  יָּ�ָ ַ שַׁ�
גֶֶעוֶֶוען  אִִידְְן  יי  בַּ�ַ דֶֶעמָָלְְאט  זַַיְְינֶֶען 
ה הָָטא גֶֶעהַַלְְאטְְן  תָּ�ָ וֹֹּתּת: אֵֵיין כִּ�ִ  פִִיר כִּ�ִ
אַַ  מִִצְְרָָיְְמָָה.  בָָּוּׁשׁה   וְְנָָ רֹׁשׁא  נָָה  נִִתְּ�ְ אַַז 
מֶֶען  גֶֶעהַַלְְאטְְן  הָָטא  ה  תָּ�ָ כִּ�ִ צְְוֵֵוייטֶֶע 
ים.  זָָלא מִִלְְחָָמָָה הַַלְְאטְְן מִִיט דִִי מִִצְְרִִיִּ�ִ
ה הָָטא גֶֶע'טַַעֲֲנֶֶה'ט מֶֶען  תָּ�ָ אַַ דְְרִִיטֶֶע כִּ�ִ
וִִוי  נִִיט  מֶֶער  ר.  מִִדְְבָּ�ָ אִִין  וֹֹליפְְן  זָָלא 
מֶֶען  אַַז  גֶֶעהַַלְְאטְְן,  הָָטא  ה  תָּ�ָ כִּ�ִ אֵֵיין 

מֶֶעג אָָדֶֶער מֶֶען דַַרְְאף גֵֵיין אִִין יַַם.



PAR SHAS Yud Shvat I I   |   E veryone a Nachshon15

One of the principles of Torah Law is to 
follow the majority.17 As such, in truth, even 
according to the logic of holiness, Nachshon 
had reason to question whether it was per-
missible for him to proceed into the sea.

Nevertheless, Nachshon did not want to 
enter into any debates. He knew that G-d had 
told Moshe that the Jews were to go to Mount 
Sinai and receive the Torah. ﻿Nachshon con-
tended that returning to Egypt was not the 
way to achieve that goal, nor was waging war 
against the Egyptians or going into the des-
ert. There was only one way to achieve that 
goal – to proceed into the sea. Consequently, 
there was no other choice; only one course of 
action presented itself: to jump into the sea. 
By doing so, he would draw one step closer 
to Mount Sinai.

Who Can Demand Self-Sacrifice from Others?

5. The situation of the Jewish people before 
the splitting of the Sea of Reeds is a lesson for 
all generations, relevant also to the service of 
the Rebbe Rayatz. He carried out his holy work 
with total self-sacrifice and communicated 
that approach to those who followed his path. 

At the very beginning of his leadership, 
he began his holy work with self-sacrifice. 
At that time in Russia, when the Yevsektzia18 
were creating havoc, his acceptance of lead-
ership that involved spreading the Torah, its 
mitzvos, and pnimiyus haTorah defied the 
prevailing structure of the country. Such ef-
forts ran contrary to what was natural; one 
had to be willing to sacrifice his soul as well 
as his body in actual fact.

17. See Shmos 23:2. See also Ram-
bam’s listing of the mitzvos before 
Hilchos Sanhedrin, mitzvah 3, 

Hilchos Sanhedrin 8:1.

18. The Jewish Section of the Soviet 
Communist Party, notorious for its 

aggressive campaign against Jewish 
religious practice and Torah educa-
tion in the 1920s and 1930s.

ן  פּוּ וֹֹּבּן   ְ חֶֶשְׁ� דֶֶעם  ד  מִִצַּ�ַ אֱֱמֶֶת  בֶּ�ֶ דָָאךְְ  אִִיז 
וֹֹׁשׁן אֲֲפִִיּוּל  וֹֹּטּת, הָָטא דָָאךְְ נַַחְְ ים לְְהַַ אַַחֲֲרֵֵי רַַבִּ�ִ
צְְוֵֵוייפְְלֶֶען  גֶֶעקָָאנְְט  ה  ָ � שָּּׁוּד� קְְ דִּ�ִ כֶֶל  שֵׂ�ֵ י  ִ פִּ� עַַל 

וֹֹאיּבּ מֶֶען מֶֶעג גֵֵיין אִִין יַַם.

אַַרַַיְְינְְגֵֵיין  גֶֶעוָָולְְאט  נִִיט  הָָטא  וֹֹׁשׁן  נַַחְְ נָָרא 
סְְּוּאווט  קְְלָָא וְְטַַרְְיָָא. עֶֶר הָָטא גֶֶע ַ אִִין קֵֵיין שַׁ�
טֶֶער הָָטא גֶֶעזָָגְְאט אַַז מֶֶען  ְ ערְְשְׁ� אַַז דֶֶער וֹֹאיבֶּ�ֶ
וֹֹּתּרָָה.  ל זַַיְְין דִִי  ם הַַר סִִינַַי מְְקַַבֵּ�ֵ דַַרְְאף גֵֵיין ּוּצ
דֶֶערְְגְְרֵֵייכְְן  ּוּצ  אַַז  גֶֶע'טַַעֲֲנֶֶה'ט,  וֹֹׁשׁן  נַַחְְ הָָטא 
קֶֶּוּצערְְן  מְְּוּא דֶֶעם צִִיל, אִִיז נִִיט קֵֵיין וֶֶועג זִִיךְְ 
קֵֵיין מִִצְְרַַיִִם, וֹֹאיךְְ נִִיט מִִלְְחָָמָָה הַַלְְאטְְן מִִיט 
ר. ּוּצ דֶֶעם אִִיז דָָא  מִִצְְרַַיִִם אָָדֶֶער גֵֵיין אִִין מִִדְְבָּ�ָ
גֵֵיין  ן דָָאס אִִיז –  וִִוי אֵֵיין וֶֶועג, ּוּא נִִיט  מֶֶער 
רִִינְְגֶֶען אִִין יַַם,  ְ פְּ� ְ מֵֵילָָא דַַרְְאף מֶֶען שְׁ� אִִין יַַם. בְּ�ְ
טְְרָָטא  אַַ  מִִיט  מֶֶען  וֶֶוערְְט  רְְּוּדכְְדֶֶעם   וָָואס 

ם הַַר סִִינַַי. נֶֶענְְטֶֶער ּוּצ

יי קְְרִִיעַַת  ן אִִידְְן בַּ�ַ ב פּוּ מַַּוּצָּ�ָ ה. דֶֶער מַַעֲֲמָָד 
ף אִִיז אַַ וֹֹהרָָאָָה לְְוֹֹדוֹֹרת, אַַוֹֹזי וֹֹאיךְְ ּוּצ  יַַם סּוּ
לָָּוּּלּא,   הַַהִִי עַַל  בַּ�ַ י'ן  רֶֶבִּ�ִ דֶֶעם  ן  פּוּ עֲֲוֹֹבדָָה  דֶֶער 
עֲֲוֹֹבדַַת  אִִין  עט  גֶֶעאַַרְְבֶּ�ֶ אַַלֵֵיין הָָטא  עֶֶר  וָָואס 
ן עֶֶר הָָטא דָָאס  ֹדֶֶׁשׁ מִִיט מְְסִִירַַת נֶֶפֶֶׁשׁ ּוּא הַַקֹּ�
אִִין  גֵֵייעֶֶן  וָָואס  דִִי  ּוּצ  ן  ערְְגֶֶעגֶֶעבְּ�ְ אִִיבֶּ�ֶ וֹֹאיךְְ 

זַַיְְינֶֶע וֶֶועגְְן.

הָָטא  ת  יּוּא נְְשִׂ�ִ זַַיְְין  ן  פּוּ אָָנְְוֹֹהיּבּ  יְְים  בַּ�ַ לְְאד  בַּ�ַ
דֶֶֹׁשׁ מִִיט מְְסִִירַַת  קֹּ� זַַיְְין עֲֲוֹֹבדָָה בַּ�ַ ן  עֶֶר אָָנְְגֶֶעוֹֹהיבְּ�ְ
דִִי  סְְּוּרלַַאנְְד   אִִין  גֶֶעוֶֶוען  דַַאן  אִִיז  עֶֶס   . נֶֶפֶֶׁשׁ
עוֶֶועט,  ֶ שֶּׁוּּבּ�  ן גֶֶע צַַיְְיט וֶֶוען דִִי יֶֶעווְְסֶֶעקֶֶעס הָָבְּא�ְ
ת  יּוּא נֶֶּוּצעמֶֶען דֶֶעמָָלְְאט וֹֹאיף זִִיךְְ אַַ נְְשִׂ�ִ ן אָָנְְ ּוּא
וֹֹּתּרָָה,  ת הַַ ּוּּיּ נִִימִִ ְ ן פְּ� מִִצְְוֹֹות ּוּא ּוּ וֹֹּתּרָָה  זַַיְְין  מֵֵפִִיץ 
דִִינָָה,  ְ ן סֵֵדֶֶר הַַמְּ� אִִיז דָָאס גֶֶעוֶֶוען אַַן עִִנְְיָָן הָָפְְכִִי פּוּ
ן מֶֶען הָָטא וֹֹאיף דֶֶעם גֶֶעדַַרְְאפְְט  בַַע, ּוּא ֶ ךְְ הַַטֶּ� ֶ הֵֵיפֶּ�

. ׁשׁ ָ וֹֹּפּעֵֵל מַַמָּ�  ף בְּ�ְ ּוּּגּ ן מְְסִִירַַת נֶֶפֶֶׁשׁ וְְהַַ הָָבְּא�ְ



פרשת טבש ד”וי ב   |   לקיש יטוחות 16

19. Vayikra 19:17. Sefer HaMitz-
vos (positive commandment 205) 
and Sefer HaChinuch (mitzvah 239) 
include this as one of the 613 mitz-
vos of the Torah. 

20. See Zohar, Vol. III, p. 232a, 7a, 

265a; Shmos Rabbah 3:15; Vayikra 
Rabbah 2:3; Mechilta, Shmos 18:19. 

21. The conclusion of the maamar 
beginning HaChodesh HaZeh 
Lachem, 5700 (Sefer HaMaamarim 
5700, p. 29ff.). See the Rebbe’s 

maamar, Basi LeGani, 5711, sec. 3, 
where he elaborates on this point.

22. Berachos 61b.

23. Bereishis 21:33.

24. Sotah 10b.

The Rebbe demanded such self-sacrifice not 
only from himself, but also from his followers and 
those who worked with him.

There is no law in the Shulchan Aruch requiring 
that one should demand that others seek self-sac-
rifice. When it comes to all other mitzvos, we must 
urge others to fulfill them. Doing so is included in 
the mitzvah,19 “You shall certainly rebuke your fel-
low.” But we do not find an obligation to motivate 
others to seek self-sacrifice.

When will one not hesitate to such demands of 
others? When he does not feel that he is acting on 
a mission from Above. However, it is entirely dif-
ferent when one is not speaking his own words, but 
instead, it is as if “the Divine Presence is speaking 
from his throat.”20

Single-Minded Progress; Never to Be Deterred

6. In one of the maamarim he delivered,21 the 
Rebbe Rayatz elaborates on the difference between 
the self-sacrifice of Rabbi Akiva and that of our 
Patriarch Avraham. Rabbi Akiva yearned for and 
sought self-sacrifice, as he said,22 “When will I be 
afforded the opportunity [for mesiras nefesh] so 
that I may actually carry it out?”

By contrast, our Patriarch Avraham did not seek 
mesiras nefesh as a service in its own right. His char-
acteristic thrust was encapsulated by the verse,23 “He 
proclaimed there in the name of G-d, eternal L-rd,” 
on which our Sages24 comment, “Do not read va­
yikra – ‘he proclaimed,’ but vayakri – ‘he motivated 
others to proclaim.’ ” Everyone should proclaim 
G-d’s name. Moreover, they should not call G-d 
El HaOlam, “the G-d of the world” – that ,אֵֵ-ל הָָעוֹֹלָָם

ן דֶֶעם מְְסִִירַַת נֶֶפֶֶׁשׁ הָָטא עֶֶר וֹֹאיךְְ  ּוּא
ן דִִי וָָואס זַַיְְינֶֶען מִִיט אִִים  גֶֶעמָָאנְְט פּוּ

עט. ן מִִיטְְגֶֶעאַַרְְבֶּ�ֶ מִִיטְְגֶֶעגַַאנְְגֶֶען ּוּא

מֶֶען  גֶֶעפִִינְְט  ךְְ  עָָּוּר לְְחָָן  ֻ שֻׁ� אִִין  הֲֲגַַם 
מָָנֶֶאען  זָָלא  מֶֶען  אַַז  דִִין,  קֵֵיין  נִִיט 
אַַלֶֶע  וֹֹאיף   ; נֶֶפֶֶׁשׁ מְְסִִירַַת  יֶֶענֶֶעם  ן  פּוּ
דַַרְְאף  מֶֶען  אַַז  מֶֶען  גֶֶעפִִינְְט  מִִצְְוֹֹות 
גֵֵייט  דָָאס  וָָואס  יֶֶענֶֶעם,  יי  בַּ�ַ מָָנֶֶאען 
וֹֹּתּכִִיחַַ  ן וֹֹהכֵֵחַַ  אַַרַַיְְין אִִין דֶֶער מִִצְְוָָה פּוּ
כְְן מְְסִִירַַת  ער וֹֹאיף ּוּז אֶֶת עֲֲמִִיתֶֶךָָ, אָָבֶּ�ֶ

, גֶֶעפִִינְְט מֶֶען דָָאס נִִיט – נֶֶפֶֶׁשׁ

גֶֶעוָָורְְאן,  גֶֶערֶֶעטד  דָָאס  אִִיז  וֶֶוען 
הָָטא  מֶֶען  אַַז  נִִיט  פִִילְְט  מֶֶען  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
אִִיז  אַַנְְדֶֶערְְׁשׁ  ן.  וֹֹאיבְּ�ְ ן  פּוּ ת  לִִיּוּח ְ שְׁ� אַַ 
כִִינָָה  ְ רֶֶךְְ: שְׁ� עַַת עֶֶס אִִיז עַַל דֶּ�ֶ ַ שַׁ� ער בְּ�ְ אָָבֶּ�ֶ

וֹֹרוֹֹנ. וֹֹּתּךְְ גְּ�ְ רֶֶת מִִ מְְדַַבֶּ�ֶ

אַַ  אִִין  ם  אַַּוּר רֶֶעטד  י  רֶֶבִּ�ִ דֶֶער  ו. 
נֶֶפֶֶׁשׁ  מְְסִִירַַת  ן  פּוּ קּוּּלּ   חִִי דֶֶעם  מַַאֲֲמָָר 
מְְסִִירַַת  דֶֶעם  ן  ּוּא עֲֲקִִיבָָא  י  רַַבִּ�ִ ן  פּוּ
י  רַַבִּ�ִ אַַז   . אָָבִִיּוּנ אַַבְְרָָהָָם  ן  פּוּ נֶֶפֶֶׁשׁ 
ן  ט ּוּצ דֶֶעם ּוּא טְְרֶֶעבְּ�ְ ְ עֲֲקִִיבָָא הָָטא גֶֶעשְׁ�
 , נֶֶפֶֶׁשׁ מְְסִִירַַת  ן  פּוּ עִִנְְיָָן  דֶֶעם  כְְט  גֶֶעּוּז
לְְיָָדִִי  בֹֹא  תָּ�ָ מָָתַַי  גֶֶעזָָגְְאט  עֶֶר הָָטא  וִִוי 

ה. מֶֶנָּ�ָ וַַאֲֲקַַיְּ�ְ

אִִיז  אָָבִִיּוּנ  אַַבְְרָָהָָם  יי  בַּ�ַ ן  כֵּ�ֵ אֵֵין  ֶ � שֶּׁ� מַַה 
עֲֲוֹֹבדָָה  אַַן  גֶֶעוֶֶוען  נִִיט  נֶֶפֶֶׁשׁ  מְְסִִירַַת 
קְְרָָא  וַַיִּ�ִ גֶֶעוֶֶוען,  אִִיז  עִִנְְיָָן  זַַיְְין  זִִיךְְ.  פַַרא 
קְְרֵֵי  תִּ�ִ אַַל  עוֹֹלָָם,  אֵֵ־ל  הֲֲוָָיָָ'  ם  ֵ שֵׁ� בְּ�ְ ם  ָ שָׁ�
הָָטא  עֶֶר  קְְרִִיא,  וַַיַּ�ַ א  אֶֶלָּ�ָ קְְרָָא  וַַיִּ�ִ
אַַלֶֶע  אַַז  רַַייְְעֶֶן,  ְ שְׁ� יֶֶענֶֶעם  גֶֶעמַַאכְְט 
אַַז  הָָעוֹֹלָָם,  אֵֵ־ל  נִִיט  רַַייְְעֶֶן  ְ שְׁ� זָָלְְאן 
נְְדְְן  ּוּּבּ פַַרְְא זַַיְְינֶֶען  עוֹֹלָָם  מִִיט  ת  אֱֱלֹּוּק



PAR SHAS Yud Shvat I I   |   E veryone a Nachshon17

25. As the Rebbe explains in Basi 
LeGani, 5711, sec. 8, in the verse, אֵֵ-ל 
 ,means “eternal G-d.” However עוֹֹלָָם
the word olam, translated as “eter-
nal,” also means “world.” Thus, we 
find the expression אֵֵ-ל הָָעוֹֹלָָם, “the 
G-d of the world.” In that context, 

by saying אֵֵ-ל עוֹֹלָָם, rather than אֵֵ-ל 
  the implication is not that G‑d ,הָָעוֹֹלָָם
 is an entity unto Himself and)אֵֵ-ל(
the world (עוֹֹלָָם) is an entity unto 
itself – only that G‑d is “the G-d 
of the world,” i.e., He governs and 
rules it. Instead, אֵֵ-ל עוֹֹלָָם implies that 

G‑dliness and the world are entirely 
one. There is no separation between 
them.

26. Devarim 4:35.

27. See Pirkei DeRabbi Eliezer, ch. 
26, et al.

would imply that G-d and the world are connect-
ed but are two separate entities – but אֵ-ל עוֹֹלָָם, El 
Olam;25 they are a single entity because “there is 
nothing aside from Him.”26

This constituted the Divine service of our 
Patriarch Avraham. He did not seek mesiras 
nefesh. It was only that, if in the course of his ef-
forts mesiras nefesh were required, he was ready 
to manifest that quality as well. When he was cast 
into the burning furnace,27 that did not present 
an obstacle. He continued unfazed, undauntedly 
carrying out his mission of “proclaim[ing] there 
the name of G-d, eternal L-rd.”

The Rebbe Rayatz conducted himself in 
the same manner. He did not pursue mesiras 
nefesh; that was not his focus. He pursued “pro-
claim[ing] there the name of G-d, eternal L-rd,” 
spreading the Torah and its mitzvos togeth-
er with pnimiyus haTorah and its customs and 
practices. That was his focus. Regardless of the 
obstacles he faced, he never halted in his pursuit 
of this goal. Instead, he carried out his mission 
with mesiras nefesh, even in the literal sense. 

Accordingly, he did not engage in contempla-
tion nor did he debate whether one is halachically 
obligated to sacrifice himself in such a situation. 
That did not concern him because mesiras nefesh 
was not his mission. His mission was to spread 
and strengthen Yiddishkeit. He was not inter-
ested in other matters, and nothing would hold 
him back from his work.

For this reason, a person who follows his 
approach and emulates his example is not affect-
ed by any of the different groups in the Jewish 

ער פָָרְְאט צְְוֵֵויי זַַאכְְן, נָָרא אֵֵ־ל עוֹֹלָָם,  אָָבֶּ�ֶ
דָָאס אִִיז אֵֵיין זַַאךְְ – אֵֵין עוֹֹד מִִלְְּבַַדּוֹֹ.

'ס  אָָבִִיּוּנ אַַבְְרָָהָָם  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  דָָאס 
מְְסִִירַַת  כְְט  גֶֶעּוּז הָָטא  עֶֶר  נִִיט  עֲֲוֹֹבדָָה. 
, נָָרא וֹֹאיּבּ עֶֶס הָָטא זִִיךְְ גֶֶעפָָדֶֶאערְְט  נֶֶפֶֶׁשׁ
עֶֶר  אִִיז  נֶֶפֶֶׁשׁ  מְְסִִירַַת  עֲֲוֹֹבדָָה  זַַיְְין  וּ�צ 
הָָטא  מֶֶען  אַַז  דֶֶעם.  וֹֹאיף  גְְרֵֵייט  גֶֶעוֶֶוען 
 – , ן הָָאֵֵׁשׁ ַ בְְשַׁ� אַַרַַיְְינְְגֶֶעוָָורְְאפְְן אִִין כִּ�ִ אִִים 
י  אַַבִּ�ִ מְְנִִיעָָה,  קֵֵיין  גֶֶעוֶֶוען  נִִיט  דָָאס  אִִיז 
ם  ָ שָׁ� קְְרָָא  וַַיִּ�ִ ן  פּוּ עֲֲוֹֹבדָָה  זַַיְְין  פִִּוּצירְְן  רְְּוּדכְְ

ם הֲֲוָָיָָ' אֵֵ־ל עוֹֹלָָם. ֵ שֵׁ� בְּ�ְ

ן וֹֹאפֶֶן אִִיז גֶֶעוֶֶוען  ן וֹֹאיף דֶֶעם זֶֶעלְְבְּ�ְ ּוּא
עֶֶר  לָָּוּּלּא.   הַַהִִי עַַל  בַּ�ַ דֶֶעם  יי  בַּ�ַ הַַנְְהָָגָָה  דִִי 
מְְסִִירַַת  נָָאךְְ  גֶֶעיָָגְְאט  נִִיט  זִִיךְְ  הָָטא 
, נִִיט דָָאס אִִיז גֶֶעוֶֶוען זַַיְְין עִִנְְיָָן. עֶֶר  נֶֶפֶֶׁשׁ
ם  ָ שָׁ� קְְרָָא  וַַיִּ�ִ דֶֶעם  נָָאךְְ  גֶֶעיָָגְְאט  זִִיךְְ  הָָטא 
וֹֹּתּרָָה   זַַיְְין  מֵֵפִִיץ  עוֹֹלָָם,  אֵֵ־ל  הֲֲוָָיָָ'  ם  ֵ שֵׁ� בְּ�ְ
וֹֹּתּרָָה מִִיט אִִירֶֶע  ת הַַ ּוּּיּ נִִימִִ ְ מִִצְְוֹֹות מִִיט פְּ� ּוּ
גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  דָָאס  הַַדְְרָָוֹֹכת.  ן  ּוּא מִִנְְהָָגִִים 
זִִיךְְ  עֶֶר  הָָטא  דֶֶעם  לִִּוּציּבּ   ן  ּוּא עִִנְְיָָן  זַַיְְין 
ן  ּוּא זַַאךְְ  קֵֵיין  פַַרא  טֶֶעלְְט  ְ גֶֶעשְׁ� ְ אָָפְּ� נִִיט 
נֶֶפֶֶׁשׁ  מְְסִִירַַת  מִִיט  עט  אַַרְְבֶּ�ֶ זַַיְְין  גֶֶעטָָאן 

כְְלַַל. וְְעַַד בִּ�ִ

אַַרַַיְְינְְגֶֶעגַַאנְְגֶֶען  נִִיט  עֶֶר  אִִיז  מֵֵילָָא  בְּ�ְ
קְְלָָא וְְטַַרְְיָָא וֹֹאיּבּ מֶֶען  ַ ן שַׁ� אִִין חֲֲקִִיוֹֹרת ּוּא
י דִִין אִִין אַַזַַא פַַלא זִִיךְְ וֹֹמסֵֵר  ִ דַַרְְאף עַַל פִּ�
טּוּט נִִיט  ם עֶֶר  נֶֶפֶֶׁשׁ זַַיְְין אָָדֶֶער נִִיט. וָָוּוּרא
טּוּט  , עֶֶר  ן מְְסִִירַַת נֶֶפֶֶׁשׁ אִִין דֶֶעם עִִנְְיָָן פּוּ
וֶֶועגְְן  ן  ּוּא ת  הֲֲּוּד הַַיַּ�ַ וְְהַַחְְזָָקַַת  הֲֲפָָצַַת  אִִין 
אַַנְְדֶֶערֶֶע זַַאכְְן קְְלֶֶערְְט עֶֶר נִִיט, קֵֵיין זַַאךְְ 

עט. ן זַַיְְין אַַרְְבֶּ�ֶ טֶֶעלְְט אִִים נִִיט אָָּפּ פּוּ ְ שְׁ�

נִִיט  וֹֹאיךְְ  עֶֶר  וֶֶוערְְט  דֶֶערְְפַַרא  ן  ּוּא
וֹֹּתּת וָָואס   ידֶֶענֶֶע כִּ�ִ ִ ן דִִי פַַרְְאשִׁ� עֵֵל פּוּ ָ נִִתְְפָּ�



פרשת טבש ד”וי ב   |   לקיש יטוחות 18

28. Kiddushin 82a.

29. Avos 1:12.

community. He is not interested in any of the 
arguments. He knows only one thing: he has to 
proceed closer to Mount Sinai. If there is a sea 
in the way, he jumps into the sea.

What will happen afterwards? That is G-d’s 
concern. It does not affect him. He knows that 
he has to do what is incumbent upon him – to 
proceed closer to Mount Sinai.

Marching Orders

7. This is the directive the Rebbe Rayatz con-
veyed to us – to everyone who has to prepare 
themselves and their fellow Jews for the Fu-
ture Redemption. Our task is to carry out the 
mi ssion implied by our Sages’ words,28 “I was 
created to serve my Creator.” Specifically, this 
entails efforts to “love the created beings and 
draw them close to the Torah.”29

This is our focus, and anything else is not 
relevant to us at all. The fact that there are dif-
ferent groupings among the Jewish people, 
with diverse and often inexplicable approaches 
is of no concern. One shouts, “Let us appoint a 
leader and return to Egypt,” another desires to 
go into battle, and still another to flee into the 
desert. Since none of these paths is the path that 
brings us closer to receiving the Torah, they are 
not our path.

Our focus is to proceed to receive the Torah. 
This is not ancient history; instead, as we bless 
G-d before our Torah study every day, He is נוֹֹתֵֵן 
 the One who gives the Torah,” present“ ,הַַתּּוֹֹרָָה
tense. We will press forward – proceeding to 
receive the Torah – without making any reck-
oning. If there is a sea in between, it does not 
matter. We will jump into the sea. If there is a 
mountain in front of us, we will break through 

יי אִִידְְן. אִִים אִִיז נִִיט וֹֹנגֵֵעַַ  זַַיְְינֶֶען פַַארַַאן בַּ�ַ
דִִי אַַלֶֶע טַַעֲֲוֹֹנת. עֶֶר וֵֵוייס מֶֶער נִִיט וִִוי אֵֵיין 
זַַאךְְ, אַַז מֶֶען דַַרְְאף גֵֵיין וָָואס נֶֶענְְטֶֶער ּוּצ 
יַַם,  אַַ  דָָא  מִִיטְְן  אִִין  סְְ'אִִיז  אַַי,  סִִינַַי.  הַַר 
רִִינְְגְְט עֶֶר אִִין יַַם. אַַי, וָָואס וֶֶועט זַַיְְין  ְ פְּ� ְ שְׁ�
טְְנְְס  ְ ערְְשְׁ� עטֶֶער, – דָָאס אִִיז דֶֶעם וֹֹאיבֶּ�ֶ ֶ פֶּ� ְ שְׁ�
עֶֶר  וֹֹנגֵֵעַַ,  נִִיט  דָָאס  אִִיז  אִִים  עפְְט,  ֶ גֶֶעשֶׁ�
נֶֶענְְטֶֶער  אַַלְְץ  גֵֵיין  זַַיְְינְְס,  טָָאן  זִִיךְְ  דַַרְְאף 

ּוּצ הַַר סִִינַַי.

דֶֶער  וָָואס  וֹֹהרָָאָָה  דִִי  אִִיז  דָָאס  ן  ּוּא ז. 
ן,  ערְְגֶֶעגֶֶעבְּ�ְ אִִיבֶּ�ֶ נְְז  לָָּוּּלּא הָָטא ּוּא  הַַהִִי עַַל  בַּ�ַ
זִִיךְְ ּוּצ  גְְּוּצרֵֵייטְְן  ּוּצ דִִי אַַלֶֶע וָָואס דַַרְְאפְְן 

ה הָָעֲֲתִִידָָה: לָּּוּא�ָ דֶֶער גְְ

זַַיְְין  ים  מְְקַַיֵּ�ֵ וּ�צ  אִִיז  עט  אַַרְְבֶּ�ֶ נְְזֶֶער  ּוּא
וֹֹקנִִיזכ.  אֶֶת  ׁשׁ  מֵּ�ֵ ַ לְְשַׁ� נִִבְְרֵֵאתי  אֲֲנִִי  דֶֶעם: 
וֹֹּיּת  רִִ עט אִִיז – וֹֹאהֵֵב אֶֶת הַַבְּ�ְ נְְזֶֶער אַַרְְבֶּ�ֶ ּוּא

וֹֹּתּרָָה. מְְּוּקָָרְְבָָן לַַ

נְְז  ן מֶֶער אִִיז ּוּא נְְזֶֶער עִִנְְיָָן ּוּא דָָאס אִִיז ּוּא
גָָרְְאנִִיט וֹֹנגֵֵעַַ.

ידֶֶענֶֶע  ִ זַַיְְינֶֶען דָָא פַַרְְאשִׁ� דָָאס וָָואס עֶֶס 
וֹֹאיךְְ  ן  ּוּא וֹֹׁשׁוֹֹנת   סְְבָָוֹֹרת  מִִיט  וֹֹּתּת   כִּ�ִ
בָָּוּׁשׁה   נָָה רֹֹׁשׁא וְְנָָ רַַיְְיט, נִִתְּ�ְ ְ וֹֹּנּּוּׁשׁת, דֶֶער שְׁ�   מְְ
דַַרְְאף  מֶֶען  רַַיְְיט,  ְ שְׁ� דֶֶער  מִִצְְרָָיְְמָָה, 
רַַיְְיט, מֶֶען דַַרְְאף  ְ מִִלְְחָָמָָה הַַלְְאטְְן, דֶֶער שְׁ�
ער  אָָבֶּ�ֶ לְְאד  וִִויבַּ�ַ  – ר,  מִִדְְבָּ�ָ אִִין  אַַנְְטְְוֹֹליפְְן 
דָָאס אִִיז נִִיט דֶֶער וֶֶועג ּוּצ וֶֶוערְְן נֶֶענְְטֶֶער 
אוּנְְזֶֶער  נִִיט  דָָאס  אִִיז  וֹֹּתּרָָה,  הַַ לַַת  קַַבָּ�ָ ּוּצ 

וֶֶועג.

וֹֹּתּרָָה.  לַַת הַַ נְְזֶֶער עִִנְְיָָן אִִיז גֵֵיין ּוּצ קַַבָּ�ָ ּוּא
ן  וֹֹׁשׁן הֹֹוֶֶה. ּוּא וֹֹּתּרָָה לָָ עֶֶס אִִיז דָָאךְְ וֹֹנתֵֵן הַַ
אִִיז  וֹֹּבּוֹֹנת.   ְ חֶֶשְׁ� אָָן  טָָאן  מִִיר  וֶֶועלְְן  דָָאס 
יתֵֵי,  תֵּ�ֵ מֵֵהֵֵיכֵֵי   – יַַם  אַַ  מִִיטְְן  אִִין  פַַארַַאן 
אִִין  פַַארַַאן  אִִיז  יַַם.  אִִין  גֵֵיין  מֶֶען  וֶֶועט 
רְְאן  ַ פַּ� ְ רְְּוּדכְְשְׁ�  מֶֶען  וֶֶועט  רְְאג,  בַּ�ַ אַַ  מִִיטְְן 



PAR SHAS Yud Shvat I I   |   E veryone a Nachshon19

30. Shmos 14:14.

31. Shmos 25:8.

32. Such a statement is not explicitly 
found in  Tikkunei Zohar. However, 
beginning with the Alter Rebbe 

(Maamarim HaKetzarim, p. 403), 
the Rebbeim quoted it in this man-
ner in their maamarim. See Zohar 
Chadash, p. 23d.

33. Yeshayahu 60:21; Sanhedrin 10:1.

34. Shmos 15:1.

35. Mechilta and Rashi on the above 
verse; Sanhedrin 91b.

36. Yeshayahu 26:19.

the mountain. We are going to receive the Torah 
to bond with G-d.

When we proceed to receive the Torah with-
out making calculations, then we will see the 
fulfillment of the prophecy, “G-d will fight for 
you, and you shall be silent.”30

Taking the Final Step

8. Nachshon merited to be the first of the ne­
si’im (“tribal leaders”) to offer a sacrifice in the 
Sanctuary and dedicate it, thus bringing about 
the manifestation of G-d’s promise, “I will dwell 
among them.”31 Similarly, every Jew should con-
sider himself a Nachshon. 

Then, we will see the fulfillment of the words 
of the Tikkunei Zohar,32 that when there will 
be one Jew who conducts himself as he should, 
he will bring about Mashiach’s coming. (That 
source reads “one tzadik,” however, it applies to 
every Jew because “Your nation are all tzadik­
im.”)33 Then, we will receive pnimiyus haTorah 
as will be revealed by Mashiach.

Through this, we will come to Az yashir (“Then, 
we will sing”),34 the beginning of the song of 
Moshe and the Jews at the splitting of the sea. Our 
Sages35 interpret this phrase as an allusion to the 
Resurrection of the Dead, when “those who lie 
in the dust will rise and sing joyously,”36 with the 
Rebbe Rayatz among them. And he will lead us to 
Mashiach with kindness and mercy.

וֹֹּתּרָָה  לַַת הַַ רְְאג. מִִיר גֵֵייעֶֶן ּוּצ קַַבָּ�ָ דֶֶעם בַּ�ַ
טְְן. ְ ערְְשְׁ� וֹֹאיף פַַרְְאאֵֵיינִִיקְְן זִִיךְְ מִִיטְְן וֹֹאיבֶּ�ֶ

וֹֹּתּרָָה  דִִי  זַַיְְין  ל  מְְקַַבֵּ�ֵ גֵֵייט  מֶֶען  אַַז  ן  ּוּא
חֵֵם  יִִלָּ�ָ ה'  דֶֶעמָָלְְאט,  אִִיז  וֹֹּבּוֹֹנת,   ְ חֶֶשְׁ� אָָן 

ן. ּוּׁשׁ חֲֲרִִי ם תַּ�ַ לָָכֶֶם וְְאַַתֶּ�ֶ

וֹֹאיף  טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  וִִוי  אַַוֹֹזי  ן  ּוּא ח. 
וֹֹׁשׁן'עֶֶן אַַז עֶֶר הָָטא וֹֹזכֶֶה גֶֶעוֶֶוען ּוּצ זַַיְְין  נַַחְְ
יאִִים ּוּצ מַַקְְרִִיב  ן דִִי נְְשִׂ�ִ טֶֶער פּוּ ְ דֶֶער עֶֶרְְשְׁ�
זָָלא  עֶֶס  ן,  כָּ�ָ ְ מִִשְׁ� דֶֶעם  זַַיְְין  ךְְ  מְְחַַנֵּ�ֵ ן  ּוּא זַַיְְין 
תוֹֹכָָם, אַַוֹֹזי דַַרְְאף וֹֹאיךְְ  י בְּ�ְ כַַנְְתִּ�ִ ָ זַַיְְין דֶֶער וְְשָׁ�
וֹֹׁשׁן. טְְארַַאכְְטְְן אַַלְְס אַַ נַַחְְ יֶֶעדֶֶער אִִיד זִִיךְְ בַּ�ַ

זָָגְְאט  עֶֶר  וִִוי  זַַיְְין,  וֶֶועט  דֶֶעמָָלְְאט  ן  ּוּא
זִִיךְְ  וֶֶועט  עֶֶס  עֵֵת  בְּ�ְ אַַז  זֹהַַֹר,  נֵֵּוּּקּי    תִּ�ִ אִִין 
גֶֶעפִִינֶֶען אֵֵיין אִִיד וָָואס אִִיז וִִוי עֶֶס דַַרְְאף 
יק,  צַַדִּ�ִ וֹֹׁשׁן  לָָ דֶֶער  טֵֵייט  ְ שְׁ� )דָָרְְאט  זַַיְְין  ּוּצ 
יקִִים(, וֶֶועט  ם צַַדִּ�ִ לָּ�ָ ךְְ כֻּ�ֻ ֵ ן סְְ'אִִיז דָָאךְְ וְְעַַמֵּ� ּוּא
ל  מְְקַַבֵּ�ֵ וֶֶועט  ן  ּוּא יחַַ'ן,  ִ מָָשִׁ� רֶֶענְְגֶֶען  בְּ�ְ עֶֶר 
יחַַ וֶֶועט  ִ וֹֹּתּרָָה וָָואס מָָשִׁ� ת הַַ ּוּּיּ נִִימִִ ְ זַַיְְין דִִי פְּ�

ה זַַיְְין. מְְגַַלֶּ�ֶ

מֶֶּוּקּוּצען ּוּצ   רְְּוּדךְְ דֶֶעם וֶֶועט מֶֶען  ן  ּוּא
מִִן  תִִים  ֵ הַַמֵּ� ת  לִִתְְחִִיַּ�ַ רֶֶמֶֶז  אן  מִִכַּ�ַ יר,  ִ יָָשִׁ� אָָז 
וְְרַַנְְּוּנ  הָָקִִיּוּצ  זַַיְְין  וֶֶועט  עֶֶס  אַַז  וֹֹּתּרָָה,  הַַ
י  רֶֶבִּ�ִ דֶֶער  אַַז  תוֹֹכָָם,  בְּ�ְ אּוּה  וְְ עָָפָָר  וֹֹׁשׁכְְנֵֵי 
פִִירְְן  נְְז  ּוּא וֶֶועט  לָָּוּּלּא   הַַהִִי עַַל  בַּ�ַ דֶֶער 

בְְּוּרַַחֲֲמִִים. חֶֶסֶֶד  יחַַ'ן בְּ�ְ ִ אַַנְְטְְקֶֶעגְְן מָָשִׁ�

)משיחת יו״ד שבט, תשט״ז(

סהטו ב, א. וכ( 
קישודין פב, א. זכ(



פרשת טבש ד”וי ג   |   לקיש יטוחות 20

Introduction

After the Morning Prayers on the fourth day after the passing of the Rebbe Rayatz, the 
Rebbe said, “Torah Law2 states that the first three days after a person’s passing are char-
acterized by intense mourning, and there are seven days for eulogizing…. Chassidim do 

not deliver eulogies. Instead, they tell stories about the departed.”3

On that day and the following days, he told several stories about the Rebbe Rayatz, including 
these that follow.

Yud Shvat III  |  טבש ד”וי ג
Adapted from a sichah delivered on 14 Shvat, 5710 (1950)1

1. These are selections from remarks 
the Rebbe made during the Shivah, 
seven days of mourning, for the 
Rebbe Rayatz. 

2. Moed Katan 27b; Shulchan Aruch, 
Yoreh Deah 394:1.

3. Likkutei Sichos, Vol. 2, p. 504.



PAR SHAS Yud Shvat I I I   |   Chassidim Do Not Eulogize21

Destiny Defined

1. At the bris of the Rebbe Rayatz, he cried 
as infants usually do. His grandfather, the 
Rebbe Maharash said to him, “Why are you 
crying? When you grow up, you will be a ___ 
and deliver Chassidus eloquently.” 

This is the way – i.e., with a blank space 
after “you will be a” – the episode is recorded 
in the journal of the Rebbe Rayatz.1 I heard 
from chassidim that the Rebbe Maharash 
said, “You will be a Rebbe.” Therefore, we can 
understand why there was an open space in 
the journal of the Rebbe Rayatz.

A Chassidic Kiss

2. In 5644 (1884), when the Rebbe Rayatz 
was a child of four, his father, the Rebbe 
Rashab, lived in a home of two rooms. One 
room served as the bedroom, and the other 
served many purposes; the cot of the Rebbe 
Rayatz was also in this room.  

One night, the Rebbe Rashab was study-
ing together with the eminent chassid, Reb 
Yaakov Mordechai Bespalov. Now, the Reb-
be Rayatz was a beautiful child, and his face 
was luminous. Late that night, as they were 
studying, Reb Yaakov Mordechai caught 
sight of the child as he lay asleep. He began 
speaking with the Rebbe Rashab about his 
son, commenting that the child’s radiant ap-
pearance indicated purity of thought. 

י  רֶֶבִּ�ִ דֶֶער  הָָטא  רִִית  בְּ�ְ זַַיְְין  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ א. 
יי קִִינְְדֶֶער,  טֵֵייגֶֶער אִִיז בַּ�ַ ְ גֶֶעוֵֵויינְְט, וִִוי דֶֶער שְׁ�
י וֹֹמהֲֲרַַ"ׁשׁ גֶֶעזָָגְְאט:  רֶֶבִּ�ִ זֵֵיידֶֶע דֶֶער  זַַיְְין  הָָטא 
? וֶֶוען ּוּד וֶֶועסְְט וֹֹאיסְְוַַואקְְסְְן  וָָואס וֵֵויינְְסְְּוּט
פָָה  שָׂ�ָ בְּ�ְ ת  חֲֲסִִיּוּד זָָגְְאן  ן  ּוּא זַַיְְין...  וֶֶועסְְוּ�ט 
י'נְְס  רָָּוּרה. אַַוֹֹזי אִִיז פַַרְְאצֵֵייכְְנְְט אִִין דֶֶעם רֶֶבִּ�ִ  בְּ�ְ
נָָאכְְן  חָָלָָק  מָָוֹֹקם  אַַ  מִִיט  אֲֲסָָר  ַ הַַמַּ� יוֹֹמת  ִ רְְשִׁ�
ן חֲֲסִִידִִים הָָּבּא אִִיךְְ גֶֶעהֶֶערְְט  וָָורְְאט זַַיְְין. פּוּ
רֶֶבִִּי.  אַ  זַַיְְין  וֶֶועסְְּוּט  גֶֶעזָָגְְאט  הָָטא  עֶֶר  אַַז 
אִִיז  עֶֶס  וָָואס  טֶֶענְְדְְלֶֶעךְְ  ְ פַַרְְאשְׁ� אִִיז  דֶֶערְְמִִיט 
ן  פּוּ יוֹֹמת  ִ רְְשִׁ� דִִי  אִִין  אָָרְְט  לֵֵיידִִיקֶֶער  אַַ  דָָא 

י'ן. רֶֶבִּ�ִ

אִִין  קִִינְְד,  אַַ  אִִיז גֶֶעוֶֶוען  י  רֶֶבִּ�ִ וֶֶוען דֶֶער  ב. 
דֶֶער  פָָטֶֶאער,  זַַיְְין  דַַאן  הָָטא  תמר"ד,  יָָרא 
אִִין  ט  גֶֶעלֶֶעבְּ�ְ עֵֵדֶֶן,  מָָתוֹֹ  ְ נִִשְׁ�  ) "ּבּ ַ )מְְוֹֹהרַַשַׁ� י  רֶֶבִּ�ִ
אִִיז  צִִימֶֶער  אֵֵיין  צִִימֶֶערְְן.  צְְוֵֵויי  ן  פּוּ דִִירָָה  אַַ 
לָָאף־צִִימֶֶער  ְ שְׁ�  – וֹֹּטּת   ִ הַַמִּ� חֲֲדַַר  דֶֶער  גֶֶעוֶֶוען 
גֶֶעזֶֶעסְְן  עֶֶר  אִִיז  צִִימֶֶער  צְְוֵֵוייטְְן  אִִין  ן  ּוּא  –
ר'  הֶֶחָָסִִיד  וְְהָָרַַב  וֹֹאן  הַַגָּ�ָ הָָרַַב  מִִיט  זַַמֶֶאען  ּוּצ
גֶֶעלֶֶערְְנְְט.  ן  ּוּא עזְְפַַלָָאווא  בֶּ�ֶ כַַי  מָָרְְדְּ�ְ יַַעֲֲקֹֹב 
עטְְל.  בֶּ�ֶ י'נְְס  רֶֶבִּ�ִ אִִיז וֹֹאיךְְ גֶֶעוֶֶוען דֶֶעם  דָָרְְאט 
זַַיְְין  יינֶֶער,  ֵ שֵׁ� אַַ  זֵֵייעֶֶר  גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  י  רֶֶבִּ�ִ דֶֶער 
מִִיטְְן  אִִין  אַַמָָלא,  גֶֶעוֹֹליכְְטְְן.  הָָטא  נִִים  ָ פָּ�
יַַעֲֲקֹֹב  הָָרַַב  הָָטא  יְְינַַאכְְט  בַּ�ַ עט  ֶ פֶּ� ְ שְׁ� לֶֶערְְנֶֶען, 
הָָטא  לָָפְְאנְְדִִיק,  ְ שְׁ� י'ן  רֶֶבִּ�ִ דֶֶעם  גֶֶעזֶֶען  כַַי  מָָרְְדְּ�ְ
מָָתוֹֹ  ְ י'ן נִִשְׁ� ן רֵֵיידְְן מִִיט דֶֶעם רֶֶבִּ�ִ עֶֶר אָָנְְגֶֶעוֹֹהיבְּ�ְ
ן  פּוּ יְְין  ַ שַׁ� דֶֶער  ן  ּוּא וֹֹאיסְְזֶֶען  דֶֶער  אַַז  עֵֵדֶֶן 
וכו'. בָָה  ָ חֲֲשָׁ� ַ הַַמַּ� טַַהֲֲרַַת  וֹֹאיף  וַַויְְיזְְט  נִִים  ָ  פָּ�

1. See Likkutei Dibburim, Vol. 4, p. 
618a.

Chassidim Do Not Eulogize



פרשת טבש ד”וי ג   |   לקיש יטוחות 22

The Rebbe Rashab was strongly moved 
to give his son a kiss. At that moment, 
however, it occurred to him that in the 
Beis HaMikdash people brought not only 
animal offerings, but also silver and gold 
for the upkeep of the Beis HaMikdash. 
With that thought, the Rebbe Rashab de-
cided to exchange the kiss for a maamar 
of Chassidus, and wrote the maamar 
which begins with the words, Mah Rabu 
Maasecha.

In the year 5652 (1892) he gave the 
manuscript to his son as a gift and said, 
“This is a chassidic kiss; one day I’ll tell 
you about it.”

Four years later, in 5656 (1896), he told 
him the whole story.

From an Early Age

3. In the year 5657 (1897), the Rebbe 
Rashab was very ill. He traveled to Mos-
cow for treatment. 

The medical specialists in Moscow 
told him that he had only a few months 
to live. Having heard their prognosis, he 
later told his wife, Rebbitzin Shterna Sar-
ah, that he had decided to travel to Eretz 
Yisrael.

The Rebbitzin asked him, “And what 
will you do with your chassidim and with 
Chassidus?”

The Rebbe Rashab replied, “Why, I’m 
leaving him!” – referring to his son, the 
Rebbe Rayatz. 

At that time, the Rebbe Rayatz was only 
seventeen years old.

מָָתוֹֹ עֵֵדֶֶן אִִיז נִִתְְעוֹֹרֵֵר גֶֶעוָָורְְאן  ְ י'ן נִִשְׁ� יי דֶֶעם רֶֶבִּ�ִ בַּ�ַ
י'ן.  ׁשּׁוּק טָָאן דֶֶעם רֶֶבִּ�ִ טַַרְְאקֶֶער רָָוֹֹצן וֹֹאיף אַַ  ְ אַַ שְׁ�
ית  בֵּ�ֵ אִִין  אַַז  גֶֶעדַַאנְְק,  אִִין  רְְּוּדךְְ  אַַ אִִים  יי  בַּ�ַ אִִיז 
וֹֹאיךְְ  מֶֶען  פְְלֶֶעגְְט  וֹֹנת  קָָרְְבָּ�ָ ץ  ּוּח אַַ  אִִיז  ׁשׁ  קְְדָּ�ָ ִ הַַמִּ�
הָָטא  יִִת.  הַַבַּ�ַ לְְבֶֶדֶֶק  וכו'  זָָהָָב  סֶֶף,  כֶּ�ֶ רֶֶענְְגֶֶען  בְּ�ְ
ׁשּׁוּק   דֶֶעם  יְְיטְְן  ערְְבַּ�ַ אִִיבֶּ�ֶ גֶֶעוֶֶוען  מַַחְְלִִיט  עֶֶר 
ן  רִִיבְּ�ְ ְ אָָנְְגֶֶעשְׁ� דֶֶעמָָלְְאט  הָָטא  ן  ּוּא ת.  חֲֲסִִיּוּד וֹֹאיף 
ּוּּבּ  רַַ מָָה  תְְחִִיל  ַ הַַמַּ� רּוּּבּ    דִּ�ִ ת  חֲֲסִִיּוּד מַַאֲֲמַַר  דֶֶעם 
ם  ּוּצ ן  גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ עֶֶר  הָָטא  יָָרא תנר"ב  אִִין  יךָָ.  מַַעֲֲשֶׂ�ֶ
אַַ  אִִיז  דָָאס  זָָגְְאנְְדִִיק:  נָָה,  מַַתָּ�ָ בְּ�ְ תַַב  כְּ�ְ דֶֶעם  י'ן  רֶֶבִּ�ִ
ן מִִיט דֶֶער צַַיְְיט וֶֶועל אִִיךְְ  , ּוּא ׁשּׁוּק ער  ֶ חֲֲסִִידִִ'ישֶׁ�
דִִיר דֶֶערְְצֵֵיילְְן. תנר"ו – הָָטא עֶֶר אִִים דֶֶערְְצֵֵיילְְט 

ה. דִִי גַַאנְְצֶֶע מַַעֲֲשֶׂ�ֶ

 ) "ּבּ ַ )מְְוֹֹהרַַשַׁ� י  רֶֶבִּ�ִ דֶֶער  אִִיז  תנר"ז  יָָרא  אִִין  ג. 
ן אִִיז  נְְט ּוּא טַַרְְאק נִִיט גֶֶעּוּז ְ מָָתוֹֹ עֵֵדֶֶן, גֶֶעוֶֶוען שְׁ� ְ נִִשְׁ�

גֶֶעפָָרְְאן קֵֵיין מָָסְְאקְְוֶֶוע הֵֵיילְְן זִִיךְְ.

אַַז  גֶֶעזָָגְְאט  דַַאן  רָָפֶֶאעסָָרְְאן  ְ פְּ� דִִי  אִִים  ן  הָָבְּא�ְ
ן.  לֶֶעבְּ�ְ ּוּצ  ים  ִ חֳֳדָָשִׁ� עֶֶטְְלֶֶעכֶֶע  אִִינְְגַַאנְְצְְן  הָָטא  עֶֶר 
גֶֶעהֶֶערְְט,  דָָאס  הָָטא  עֵֵדֶֶן  מָָתוֹֹ  ְ נִִשְׁ� י  רֶֶבִּ�ִ דֶֶער  אַַז 

רָָאֵֵל. לָָסְְאן ּוּצ פָָרְְאן קֵֵיין אֶֶרֶֶץ יִִשְׂ�ְ ְ שְׁא� הָָטא עֶֶר בַּ�ַ

נִִית  הָָרַַבָּ�ָ יצִִין,  רֶֶבִּ�ִ דֶֶער  דֶֶערְְצֵֵיילְְט  עֶֶר  הָָטא 
מָָתָָּהּ עֵֵדֶֶן, וֶֶועגְְן דֶֶעם. ְ רָָה נִִשְׁ� טֶֶערְְנָָא שָׂ�ָ ְ שְׁ�

יצִִין גֶֶעפְְרֶֶעגְְט: וָָואס וֶֶועסְְּוּט  הָָטא אִִים דִִי רֶֶבִּ�ִ
ת? הָָטא דֶֶער  ן חֲֲסִִיּוּד טָָאן מִִיט דַַיְְינֶֶע חֲֲסִִידִִים ּוּא
דָָאךְְ  לָָזא  אִִיךְְ  גֶֶעעֶֶנְְטְְפֶֶערְְט:  עֵֵדֶֶן  מָָתוֹֹ  ְ נִִשְׁ� י  רֶֶבִּ�ִ

י'ן(. ער אִִים )גֶֶעמֵֵיינְְט דֶֶעם רֶֶבִּ�ִ אִִיבֶּ�ֶ

עצְְן  זִִיבֶּ�ֶ גֶֶעוֶֶוען  אַַלְְט  דַַאן  אִִיז  י  רֶֶבִּ�ִ דֶֶער  ן  ּוּא
יָָרא!

)משיחת י״ד שבט, ה׳שי״ת(



CREDITS:

Copyright by Sichos in English

Rabbi Eliyahu Touger
Rabbi Sholom Ber Wineberg
Translators 

Rabbi Sholom Zirkind
Rabbi Zalmy Avtzon
Content Editors 

Uriella Sagiv
Copy Editor

Yosef Yitzchok Turner 
Typesetting 

Spotlight Design 
Layout and Cover

Mayer Preger 
Advisory Board

Rabbi Shmuel Avtzon
Director, Sichos In English

הרה”ת ר’ משה יהודה בן ר’ צבי יוסף ע”ה
Rabbi Moshe Kotlarsky OBM, 
whose commitment has brought this sacred initiative to fruition




