
בשלח

BESHALLACH

I N S I G H T S  I N T O  T H E  W E E K L Y  P A R S H A  

B Y  T H E  L U B A V I T C H E R  R E B B E

BESHALACH  בשלח
VOLUME 1, P. 139–148

NEW





Dedicated to

Emmanuel (Mendel) 
Karp

1905 - 1989
son of Bernard (Berl) and Rose (Rezele)

•

Manny Karp was the first of his family born in 
the United States, in 1905. His first language 

was Yiddish. Losing his mother to the Spanish 
Flu shaped his resilience and commitment to 
helping others, ultimately leading to a career 

as a guidance counselor in Philadelphia public 
schools. He also served many years as the 
director of Camp Akiba in the Poconos. 

Karp’s legacy is characterized by his optimism 
and unwavering dedication to learning and 
mentorship. Emmanuel Karp died in 1989.



פרשת חלשב א   |   לקוטי שיחות 4

Introduction

After the splitting of the Sea of Reeds and the drowning of the Egyptians, “Miriam took… 
the timbrel in her hand and all the women went out... with timbrels and dancing. Miri-
am led them in a choral chant, ‘Sing unto G-d for He is exceedingly exalted.’ ”1

The women’s pure joy emerged from the depths of pain they had endured in Egyptian exile. 
Pharaoh’s harsh decrees, especially the command, “Every son that is born, cast him into the 
river,”2 had struck the mothers with particular force. Since a mother’s connection to her children 
runs deeper than a father’s, there was no way to describe the extent of their anguish. Because 
their suffering cut so deep, their joy at their liberation was so powerful.

Building on this story in the sichah that follows, the Rebbe establishes a framework for un-
derstanding women’s distinctive place in Jewish life, offering a prescient message about Jewish 
mothers’ crucial role in facing contemporary cultural challenges. He describes the Egyptian 
bondage as more than a historical event, as a story about the way Jews must confront modern 
cultural pressures. How similar is Pharaoh’s decree to “cast [children] into the river” to modern 
society’s pressure to immerse Jewish youth in secular culture at the cost of their Torah heritage?

The Nile, Egypt’s river, was the key to prosperity. Today, casting children into the river means 
prioritizing dreams of financial success above spiritual growth.

Jewish mothers share precious daily moments with their children; they carry a special duty 
to resist these cultural pressures. They must lead in preserving authentic Jewish education and 
values.

This sichah brings a message of hope, showing that by maintaining a steady commitment to 
Torah education despite societal pressures, parents can raise “descendants blessed by G-d.”3 True 
Jewish success, the Rebbe teaches, comes not from compromise with secular values but through 
a deep connection to Torah and its mitzvos.

What makes this sichah especially noteworthy is its timing – it was delivered in 5718 (1958). 
Well before other religious leaders or secular thinkers began recognizing women’s unique poten-
tial and ability to assume leadership roles, the Rebbe was already highlighting these Torah-based 
truths.

1. Shmos 15:20-21.

2. Shmos 1:22.

3. Cf. Yeshayahu 61:9.

Beshallach I  |  חלשב א
Adapted from sichos delivered on Yud Shvat, 5718 (1958)



PAR SHAS Beshall ach I  |   A Woman ’s Sensitivit y and Responsibilit y5

Why the Song of a Woman?

1. Twenty years ago, on the last day of Pesach, 
5698 (1938), my revered father-in-law, the Rebbe 
Rayatz, discussed the Haftarah of this Shabbos in 
a sichah.1 He quoted his great-grandfather, the 
Tzemach Tzedek who related that his grandfa-
ther, the Alter Rebbe, once posed the question: 
Why does the Haftarah of Shabbos Shirah (“the 
Shabbos of Song”) specifically quote a song of a 
woman, Devorah, and not the song of a man, Da-
vid, although the latter is read as the Haftarah of 
the seventh day of Pesach, when the same portion 
of the Torah is read? 

Parshas Beshalach, which is read on Shabbos 
Shirah, contains both Moshe’s song, one sung by 
men, and Miriam’s song, one sung by women. It 
relates that “Miriam took… the timbrel in her 
hand and all the women went out... with timbrels 
and dancing. Miriam led them in a choral chant, 
‘Sing unto G-d for He is exceedingly exalted.’ ” 2 

Since both men and women sang on that occa-
sion, why specifically was the song of a woman, 
Devorah’s song, chosen as the Haftarah for this 
Shabbos and not David’s song?

In response to this question, the Alter Reb-
be related a long story concerning the merit of 
Jewish women (printed in the above-mentioned 
sichah) and concluded:

When the Jews left Egypt and crossed the sea 
on dry land and recited a song [of thanksgiv-
ing], the women also sang. [However, they 
did not merely sing;] they also went out “with 
timbrels and dancing,” with [exuberant] joy.

 – צוּּרִִיק  יָָאר  צְְוַַואנְְצִִיק  מִִיט  א. 
בוֹֹד  כְּ�ְ הָָאט  חצר"ת,  סַַח  ֶ פֶּ� ל  ֶ שֶׁ� אַַחֲֲוֹֹרן 
גֶֶערֶֶעדט  אַַדְְמוּּ"ר  וְְחָָמִִי  וֹֹמרִִי  ת  ַ � קְְדֻֻשַּׁ�
הַַפְְטוֹֹרָָה פוּּן  דֶֶער  וֹֹנגֵֵעַַ  �בְְּ יחָָהא  אַַ שִׂ�ִ אִִין 

ת. �בָָּ ַ דֶֶעם שַׁ�

נָָאמֶֶען  אִִין  דֶֶערְְצֵֵיילְְט  דַַאן  הָָאט  עֶֶר 
פוּּן זַַיְְין עֶֶלְְטֶֶער־זֵֵיידְְן – דֶֶעם צֶֶמַַח צֶֶדֶֶק, 
י, הָָאט  אַַז זַַיְְין זֵֵיידֶֶע – דֶֶער אַַלְְטֶֶער רֶֶ�בִִּ
פַַארְְוָָואס  יָָא,  ְ קַַשְׁ� דִִי  גֶֶעפְְרֶֶעגְְט  אַַמָָאל 
וְְקָָא  �דַַּ ירָָה  ִ ת שִׁ� �בָָּ ַ הַַפְְטוֹֹרָָה פוּּן שַׁ� דִִי  אִִיז 
פְְוֹֹרי,  אַַ  פוּּן  ירָָה  ִ שִׁ� אַַ  בוֹֹרָָה,  �דְְּ ר  ַ שַׁ� וַַ�תָָּ
וִִד, וִִוי דָָאס אִִיז  ירָָה פוּּן �דָָּ ִ אוּּן נִִיט דִִי שִׁ�
אִִין  סַַח.  ֶ פֶּ� ל  ֶ שֶׁ� בִִיעִִי  ְ שְׁ� פוּּן  הַַפְְטוֹֹרָָה  דִִי 
פוּּן  ירָָה  ִ שִׁ� דִִי  דָָא  אִִיז  ח  �לַַּ ַ שַׁ� �בְְּ ת  ַ רְְשַׁ� ַ �פַּ
ה וג', אוּּן אוֹֹיךְְ  ֶ יר מֹֹשֶׁ� ִ ילְְן: אָָז יָָשִׁ� מַַאנְְסְְ�בִִּ
ח  �קַַּ וַַ�תִִּ פְְוֹֹריעֶֶן:  פוּּן  ירָָה  ִ שִׁ� דִִי  דָָא  אִִיז 
כָָל  צֶֶאןָָ  וַַ�תֵֵּ יָָדָָהּּ  �בְְּ ףֹ  הַַ�תֹּ אֶֶת  וג'  מִִרְְיָָם 
עַַן  וַַ�תַַּ וּּבִִמְְחוֹֹלוֹֹת,  ים  ִ תֻֻ�פִּ �בְְּ וג'  ים  ִ שִׁ� הַַ�נָָּ
אָָה.  �גָָּ גָָאֹֹה  י  �כִִּ לַַה'  ירוּּ  ִ שִׁ� מִִרְְיָָם  לָָהֶֶם 
וְְקָָא  הַַיְְינְְט פַַארְְוָָואס אִִיז דִִי הַַפְְטוֹֹרָָה �דַַּ

בוֹֹרָָה? ר �דְְּ ַ שַׁ� ירָָה פוּּן אַַ פְְוֹֹרי, וַַ�תָָּ ִ דִִי שִׁ�

י  רֶֶ�בִִּ אַַלְְטֶֶער  דֶֶער  הָָאט  דֶֶעם  אוֹֹיף 
)גֶֶעדְְרוּּקְְט  סִִיפּּוּּר  לַַאנְְגְְן  אַַ  דֶֶערְְצֵֵיילְְט 
יחָָה(  שִׂ�ִ נְְדֶֶערְְמָָאנְְטֶֶער  אוֹֹי�בְְּ דֶֶער  אִִין 
וֶֶוען  אַַז  אוֹֹיסְְגֶֶעפִִירְְט,  הָָאט  עֶֶר  אוּּן 
אוּּן  מִִצְְרַַיִִם  פוּּן  אַַוֹֹריס  זַַיְְינֶֶען  אִִידְְן  דִִי 
טְְרִִיקֶֶענִִיׁשׁ  דֶֶער  אִִין  יַַם  אִִין  גֶֶעגַַאנְְגֶֶען 
פְְוֹֹריעֶֶן  דִִי  ן  הָָא�בְְּ ירָָה  ִ שִׁ� גֶֶעזָָאגְְט  אוּּן 
דֶֶערְְצוּּ  ער  אָָ�בֶֶּ ירָָה,  ִ שִׁ� גֶֶעזָָאגְְט  אוֹֹיךְְ 
מְְחָָה. ים וּּבִִמְְחוֹֹלוֹֹת", מִִיט שִׂ�ִ ִ תֻֻ�פִּ  נָָאךְְ "�בְְּ

A Woman’s Sensitivity 
and Responsibility

1. Likkutei Dibburim, Vol. 4, p. 701a. 2. Shmos 15:20-21. 3. Shoftim 5:1.



פרשת חלשב א   |   לקוטי שיחות 6

4. Koheles 3:20. 5. Avos 5:21. 6. Shmos 1:22.

This is the reason the Haftarah for Shab-
bos Shirah [begins], Vatashar Devorah, 
“Devorah sang.”3

([The spiritual motif is reflected in the 
phrase,4] “Everything came from the 
earth.” [“Earth” relates to] the sefirah of 
malchus (“sovereignty”) [which is identi-
fied with the feminine dimension].)

A More Heartfelt Experience

2. On the surface, this requires clarifica-
tion: Why did Moshe and the Children of 
Israel – all the men – not sing with the same 
joy experienced by Miriam and all the women?

The straightforward explanation is that 
when one receives something without ex-
periencing laborious struggle and pain, he 
cannot possibly feel the same joy as some-
one who previously invested much exertion 
and endured difficult battles, as our Sages 
state,5 “The reward corresponds to the pains-
taking [effort invested].” The greater the toil 
and anguish, the greater the happiness that 
comes afterwards.

When Pharaoh and the Egyptians were 
drowned in the sea and the Jews were freed 
from exile in Egypt, the Jews sang a song of 
thanksgiving. At that time, Moshe and the 
Jewish men could not possibly feel as great a 
degree of joy as experienced by Miriam and all 
the Jewish women. The reason is that the most 
severe dimension of the Egyptian exile and the 
cruelest decrees came after Miriam was born. 
What was the most difficult decree of all? “Ev-
ery son that is born, cast him into the river.”6

None of the difficulties that the Jews had 
to bear beforehand – the hard labor “with 

 – ירָָה  ִ ת שִׁ� �בָָּ ַ הַַפְְטוֹֹרָָה פוּּן שַׁ� דִִי  אִִיז  דֶֶערְְפַַאר 
סְְפִִירַַת  הֶֶעָָפָָר,  מִִן  הָָיָָה  ֹל  )הַַ�כֹּ בוֹֹרָָה.  �דְְּ ר  ַ שַׁ� וַַ�תָָּ

לְְכוּּת(. ַ הַַ�מַּ

טַַאנְְדִִיק,  ְ פַַארְְשְׁ� נִִיט  אִִיז  פְְלוּּג  אִִין  ב. 
ן  ירָָה וָָואס עֶֶס הָָא�בְְּ ִ פַַארְְוָָואס טַַאקֶֶע אִִיז דִִי שִׁ�
ילְְן –  רָָאֵֵל – דִִי מַַאנְְסְְ�בִִּ ה וּּבְְנֵֵי יִִשְׂ�ְ ֶ גֶֶעזוּּנְְגֶֶען מֹֹשֶׁ�
ירָָה פוּּן  ִ מְְחָָה וִִוי דִִי שִׁ� נִִיט גֶֶעוֶֶוען מִִיט אַַזַַא שִׂ�ִ

ים – דִִי פְְוֹֹריעֶֶן? ִ שִׁ� ל הַַ�נָָּ מִִרְְיָָם אוּּן �כָָּ

טוּּת,  ְ שְׁ� ַ �פַּ אִִין   – דֶֶעם  אוֹֹיף  טַַעַַם  דֶֶער  נָָאר 
אָָן  זַַאךְ�  אַַ  אקוּּמְְט  �בַַּ מֶֶען  עַַת  ַ שַׁ� �בְְּ וַַויְְיל 
וּּם  ׁשׁ �בְְּ מֶֶען  קֶֶען  צַַעַַר,  אָָן  אוּּן  הָָארֶֶעוַַואנְְיֶֶע 
עַַת  ַ שַׁ� מְְחָָה, וִִוי �בְְּ ע שִׂ�ִ אוֹֹפֶֶן נִִיט פִִילְְן דִִי זֶֶעלְְ�בֶֶּ
מִִי אוּּן  גְְוֹֹריס  גֶֶעלֵֵייגְְט אוֹֹיף דֶֶעם  מֶֶען הָָאט 
וֶֶוערֶֶע מִִלְְחָָוֹֹמת. אוּּן לְְפוּּם  ְ דוּּרְְכְְגֶֶעגַַאנְְגֶֶען שְׁ�
צַַעֲֲרָָא אַַגְְרָָאב, וָָואס גְְרֶֶעסֶֶער עֶֶס אִִיז גֶֶעוֶֶוען 
פְְרִִיעֶֶר דִִי יְְגִִיעָָה אוּּן צַַעַַר – אַַלְְץ גְְרֶֶעסֶֶער אִִיז 

מְְחָָה. דֶֶערְְנָָאךְְ דִִי שִׂ�ִ

ירָָה דֶֶערְְפַַאר  ִ ן גֶֶעזוּּנְְגֶֶען שִׁ� עַַת אִִידְְן הָָא�בְְּ ַ שַׁ� �בְְּ
ים זַַיְְינֶֶען דֶֶערְְטְְרוּּנְְקֶֶען  רְְעֹהֹ מִִיט דִִי מִִצְְרִִ�יִִּ ַ וָָואס �פַּ
גֶֶעוָָוארְְן אִִין יַַם אוּּן זֵֵיי זַַיְְינֶֶען אַַוֹֹריס פוּּן גָָלוּּת 
ע  ֶ אִִידִִישֶׁ� אַַלֶֶע  מִִיט  נוּּ  רַַ�בֵֵּ ה  ֶ מֹשֶֹׁ� ן  הָָא�בְְּ מִִצְְרַַיִִם, 
מְְחָָה  יי אַַזַַא שִׂ�ִ מֶֶענֶֶער נִִיט גֶֶעקֶֶענְְט פִִילְְן דֶֶערְְ�בַַּ

ע פְְוֹֹריעֶֶן. ֶ וִִוי מִִרְְיָָם מִִיט אַַלֶֶע אִִידִִישֶׁ�

וֶֶוערְְסְְטֶֶע פוּּן גָָלוּּת מִִצְְרַַיִִם  ְ וָָוארוּּם דָָאס שְׁ�
גֶֶעקוּּמֶֶען  זַַיְְינֶֶען  גְְזֵֵיוֹֹרת  עֶֶרְְגְְסְְטֶֶע  דִִי  אוּּן 
ארְְן גֶֶעוָָוארְְן. אוּּן  נָָאכְְדֶֶעם וִִוי מִִרְְיָָם אִִיז גֶֶע�בָָּ
ן  הַַ�בֵֵּ ל  �כָָּ  – גֶֶעוֶֶוען  אִִיז  גְְזֵֵירָָה  וֶֶוערְְסְְטֶֶע  ְ שְׁ� דִִי 

לִִיכוּּהוּּ. ְ שְׁ� לּּוֹֹד הַַיְְאוֹֹרָָה �תַַּ הַַ�יִִּ

גֶֶעוֶֶוען  זַַיְְינֶֶען  וָָואס  וֶֶוערִִיקַַיְְיטְְן  ְ שְׁ� אַַלֶֶע   –
חֹמֶֶֹר  "�בְְּ עט  גֶֶעאַַרְְ�בֶֶּ ן  הָָא�בְְּ אִִידְְן  וֶֶוען  פְְרִִיעֶֶר, 



PAR SHAS Beshall ach I  |   A Woman ’s Sensitivit y and Responsibilit y7

7. Ibid. 1:14.

8. Shmos Rabbah 1:34.

9. Shmos 15:20. 

10. Ibid. 15:21.

mortar and bricks and all [sorts of] toil in the 
field, all their work that they [compelled] them 
to carry out with grueling effort”7 – approached 
the severity of the decree to cast their newborn 
children into the river. After that, came an even 
more cruel decree: Pharaoh ordered that Jewish 
children be slaughtered so that he could bathe 
in their blood, as our Sages8 relate.

A mother experiences all this much more 
deeply than a father. Therefore, when the Jews 
were finally rid of Pharaoh and his decrees, the 
joy of the Jewish women was far greater than 
the joy of the men.

Not a One-Time Event

3. Like all the stories of the Torah, the story of 
the Exodus from Egypt – including Miriam and 
the Jewish women’s song of joy “with timbrels 
and dancing” – provides lessons and guidance 
for all generations, including our generation.

This eternal relevance is alluded to by the 
verse,9 “All the women went out after her.” This 
applies not only to all the women of her genera-
tion but to all Jewish women for posterity. They 
follow in Miriam’s footsteps and declare, “Sing 
to G-d because He is exceedingly exalted; He 
cast the horse and its rider into the sea.”10

What are they saying? That G-dliness and 
holiness are “exceedingly exalted,” lofty to the 
extent that there can be nothing higher. “The 
horse and its rider” – entities that are the op-
posite of holiness and, indeed, do battle with 
holiness – were cast “into the sea.” They were 
flung very deep into the sea, not just into its 
depths, but – as the word “cast” implies – were 
propelled very powerfully, and thus they sank 
low, to depths beyond which there are none. 

ל  �כָָּ אֵֵת  דֶֶה  ָ שָּׂ�� �בַַּ עֲֲבוֹֹדָָה  וּּבְְכָָל  וּּבִִלְְבֵֵנִִים 
פָָרֶֶךְְ", זַַיְְינֶֶען נִִיט  ר עָָבְְדוּּ בָָהֶֶם �בְְּ ֶ עֲֲבוֹֹדָָתָָם אֲֲשֶׁ�
אַַרַַיְְינְְוַַוארְְפְְן  פוּּן  גְְזֵֵירָָה  דֶֶער  צוּּ  גֶֶעקוּּמֶֶען 

ארֶֶענֶֶע קִִינְְדֶֶער אִִין טַַיְְיךְְ – נַַיי־גֶֶע�בָָּ

וִִוי   – גֶֶעקוּּמֶֶען  אוֹֹיךְְ  דָָאךְְ  אִִיז  נָָאכְְדֶֶעם 
רְְעֹהֹ זָָאל  ַ חַַזַַ"ל דֶֶערְְצֵֵיילְְןג – דִִי גְְזֵֵירָָה אַַז �פַּ
ע קִִינְְדֶֶער. ֶ לוּּט פוּּן אִִידִִישֶׁ� אדְְן אִִין דִִי �בְְּ זִִיךְְ �בָָּ

ער מֶֶער  ט דָָאס אַַלְְץ אִִי�בֶֶּ אַַ מוּּטֶֶער לֶֶע�בְְּ
עַַת  ַ שַׁ� וִִוי אַַ פָָאטֶֶער. דֶֶערְְפַַאר אִִיז אוֹֹיךְְ �בְְּ
רְְעֹֹה'ן  ַ �פַּ פוּּן  גֶֶעוָָוארְְן  טוּּר  ָ �פָּ אִִיז  מֶֶען 
דִִי  מְְחָָה פוּּן  דִִי שִׂ�ִ אִִיז  גְְזֵֵיוֹֹרת,  זַַיְְינֶֶע  מִִיט 
ע פְְוֹֹריעֶֶן גֶֶעוֶֶוען פִִיל גְְרֶֶעסֶֶער וִִוי  ֶ אִִידִִישֶׁ�

מְְחָָה פוּּן דִִי מֶֶענֶֶער. דִִי שִׂ�ִ

אַַוֹֹזי  תּּוֹֹרָָה,  פוּּן  סִִיפּּוּּרִִים  אַַלֶֶע  וִִוי  ג. 
אוֹֹיךְְ דֶֶער סִִיפּּוּּר פוּּן יְְצִִיאַַת מִִצְְרַַיִִם, וֶֶועגְְן 
ים  ִ תֻֻ�פִּ "�בְְּ מְְחָָה  שִׂ�ִ דֶֶער  מִִיט  ירָָה  ִ שִׁ� דֶֶער 
ע  ֶ וּּבִִמְְחוֹֹלוֹֹת" פוּּן מִִרְְיָָם'עֶֶן מִִיט דִִי אִִידִִישֶׁ�
אַַ וֹֹהרָָאָָה אוֹֹיף  אַַלֶֶע  זֵֵיי  זַַיְְינֶֶען  פְְוֹֹריעֶֶן – 

אַַלֶֶע דוֹֹוֹֹרת, אוֹֹיךְְ אוֹֹיף אוּּנְְזֶֶער דוֹֹר.

סוּּק:  ָ �פָּ אִִין  ז  ָ מְְרוּּ�מָּ אוֹֹיךְְ  אִִיז  דָָאס  אוּּן 
אַַלֶֶע   – אַחֲֲרֶֶיהָָ  ים  ִ שִׁ� הַַ�נָָּ כָָל  צֶֶאןָ�  וַַ�תֵֵּ
ל הַַדּּוֹֹוֹֹרת גֵֵייעֶֶן  ע פְְוֹֹריעֶֶן עַַד וֹֹסף �כָָּ ֶ אִִידִִישֶׁ�
י  ירוּּ לַַה' �כִִּ ִ נָָאךְְ נָָאךְְ מִִרְְיָָם'עֶֶן אוּּן זָָאגְְן, שִׁ�

ם. אָָה סוּּס וְְוֹֹרכְְבוֹֹ רָָמָָה בַַ�יָָּ גָָאֹֹה �גָָּ

גָָאֹֹה  אִִיז  הֵֵיילִִיקַַיְְיט  אוּּן  גֶֶ־טְְלֶֶעכְְקַַיְְיט 
ן.  גֶֶע�בְְּ נִִיט  קֶֶען  הֶֶעכֶֶער  וָָואס  וֹֹהיךְְ  אָָה,  �גָָּ
פוּּן  פַַארְְקֶֶערְְט  זַַיְְינֶֶען  וָָואס  זַַאכְְן  אוּּן 
מִִיט  מִִלְְחָָמָָה  ן  הָָא�בְְּ וָָואס  הֵֵיילִִיקַַיְְיט, 
ם,  בַַ�יָָּ הֵֵיילִִיקַַיְְיט – סוּּס וְְוֹֹרכְְבוֹֹ, אִִיז רָָמָָה 
ם נִִידֶֶערִִיק,  טִִיף נִִידֶֶערִִיק אִִין יַַם. נִִיט סְְ�תַַּ
וָָוארְְף  טַַארְְקְְן  ְ שְׁ� אַַ  גָָאר  ם,  בַַ�יָָּ רָָמָָה  נָָאר 
קֶֶען  נִִידֶֶערִִיקֶֶער  וָָואס  נִִידֶֶערִִיק  יַַם,  אִִין 

נִִיט זַַיְְין.



פרשת חלשב א   |   לקוטי שיחות 8

11. See also Likkutei Sichos, Vol. 1, 
p. 112ff.

Hijacking Our Children’s Future

4. On a previous occasion, Pharoah’s decree, 
“Every son that is born, cast him into the river,” 
was discussed.11 The essential aspect of this decree 
exists in every generation and in every country, in-
cluding our generation and our country.

When a Jewish child is born, our Jewish life-
style dictates that, immediately upon his birth, 
he be educated in the path of Torah and its mitz-
vos. At that time, Pharaoh, “the king of Egypt” 
– in other words, the guiding ethos and prevail-
ing culture of the country – appears and claims, 
“A child has been born. Eventually, he will grow 
up, marry and will need to be the provider for his 
home. If so, there is no time to waste. From his 
earliest childhood, he must be ‘cast into the river’ 
– i.e., the source from which his livelihood will be 
derived.” (In other words, the river is an analogy 
since “the river” – the Nile – was the source of 
sustenance and the means of support for Egypt.) 
Pharaoh, i.e., the prevailing culture, says that the 
child should be immersed and even “drowned,” 
submerged totally, in the river. His education and 
development should be solely focused on gaining 
the tools and skills necessary to earn a livelihood.

But what will be with the child’s education in 
the Torah and its mitzvos? Pharaoh answers, “For 
that, there are Sundays. On Sundays, the banks are 
closed; the stores are closed, etc. On the preceding 
night, the child will be taken to the movies and the 
like, but in the morning, the parents want to sleep 
until twelve. They don’t mind if their child will go 
to Sunday school and learn – not only to sing and 
dance but even –  Hebrew and Chumash. This way 
the parents can sleep peacefully in a physical sense, 
reflecting the fact that, in a spiritual sense as well, 
they are deeply sunk in their slumber.

גֶֶערֶֶעדט  אַַמָָאל  וֹֹׁשׁין   הָָאט  מֶֶען  ד. 
לּּוֹֹד הַַיְְאוֹֹרָָה  ן הַַ�יִִּ ל הַַ�בֵֵּ אַַז דִִי גְְזֵֵירָָה פוּּן �כָָּ
ה פוּּן אִִיר, אִִיר  לִִיכוּּהוּּ, אִִיז דִִי נְְקוּּ�דָָּ ְ שְׁ� �תַַּ
אוּּן  דּּוֹֹר  יֶֶעדְְן  אִִין  פַַארַַאן   – אִִינְְהַַאלְְט 
אִִין יֶֶעדֶֶער מְְדִִינָָה. אוֹֹיךְְ אִִין אוּּנְְזֶֶער דּּוֹֹר 

אוּּן אִִין אוּּנְְזֶֶער מְְדִִינָָהד.

אִִידִִיׁשׁ  אַַ  ארְְן  גֶֶע�בָָּ וֶֶוערְְט  עֶֶס  עַַת  ַ שַׁ� �בְְּ
נְְס־ לֶֶע�בְְּ ער  ֶ אִִידִִישֶׁ� דֶֶער  וָָואס  קִִינְְד, 
וֶֶוערְְט  קִִינְְד  אַַ  וִִוי  אלְְד  �בַַּ אַַז  אִִיז,  סֵֵדֶֶר 
ן  גֶֶע�בְְּ אָָן  גְְלַַיְְיךְְ  אִִים  מֶֶען  ט  וֹֹהי�בְְּ ארְְן  גֶֶע�בָָּ
קוּּמְְט  וּּמִִצְְוֹֹות,  תּּוֹֹרָָה  פוּּן  דֶֶערְְצִִיאוּּנְְג  אַַ 
הֵֵייסְְט  דָָאס  מִִצְְרַַיִִם,  מֶֶלֶֶךְְ  רְְעֹהֹ  ַ �פַּ צוּּגֵֵיין 
קַַיְְיט פוּּן דֶֶער לַַאנְְד, אוּּן  ְ י'שְׁ� �תִִּ עַַל־הַַ�בַַּ דִִי �בַַּ
אִִינְְגְְל,  אַַ  ארְְן  גֶֶע�בָָּ וֶֶוערְְט  עֶֶס  טַַעֲֲנֶֶה'ט: 
ה  חֲֲתוּּ�נָָּ עֶֶר  וֶֶועט  צַַיְְיט  דֶֶער  מִִיט  וָָואס 
טֶֶעלֶֶער  ְ צוּּשְׁ� דֶֶער  זַַיְְין  דַַארְְפְְן  אוּּן  ן  הָָא�בְְּ
וֹֹׁשׁין  רְְנָָסָָה אִִין וֹֹהיז, דַַארְְף מֶֶען אִִים  ַ פוּּן �פַּ
טַַיְְיךְְ  אִִין  אַַרַַיְְינְְוַַוארְְפְְן  אָָן  קִִינְְדְְוַַויְְיז  פוּּן 
אוּּן  יְְיז  ַ �פַּ ְ שְׁ� גַַאנְְצֶֶע  )דִִי  רְְנָָסָָה  ַ �פַּ גִִיט  וָָואס 
הֶֶענְְגִִיק  ְ רְְנָָסָָה פוּּן מִִצְְרַַיִִם אִִיז גֶֶעוֶֶוען אָָ�פְּ ַ �פַּ
פוּּן דֶֶעם יְְאוֹֹר – טַַיְְיךְְ נִִילוּּס( עֶֶס זָָאל זִִיךְְ 

טוּּנְְקֶֶען אוּּן זַַיְְין דֶֶערְְטְְרוּּנְְקֶֶען אִִין טַַיְְיךְְ.

אַַי, וָָואס וֶֶועט זַַיְְין מִִיט תּּוֹֹרָָה וּּמִִצְְוֹֹת, 
רְְעֹֹה, אִִיז פַַארַַאן  ַ אוֹֹיף דֶֶעם עֶֶנְְטְְפֶֶערט �פַּ
סָָאנְְדֶֶעי  וָָואס  )זוּּנְְטִִיק(,  "סָָאנְְדֶֶעי" 
קְְלֵֵייטְְן  דִִי  לָָאסְְן,  ְ גֶֶעשְׁ� אנְְק  �בַַּ דֶֶער  אִִיז 
נַַאכְְט  דִִי  וַַויְְיטֶֶער.  אַַוֹֹזי  לָָאסְְן, אוּּן  ְ גֶֶעשְׁ�
קִִינְְד  דֶֶעם  ן  ְ לֶֶע�פְּ ְ שְׁ� מֶֶען  דַַארְְף  פְְרִִיעֶֶר 
ער  אָָ�בֶֶּ יָָארְְן,  אַַלְְדֶֶע  אִִין  אוּּן  מוּּאוִִוי  אִִין 
וִִוילְְן  עֶֶלְְטֶֶערְְן  דִִי  וִִוי  אַַוֹֹזי  אִִינְְדֶֶערְְפְְרִִי, 
זֵֵיי  אַַרְְט  אַַזֵֵייגֶֶער,  צְְוֶֶועלְְף  יז  �בִִּ לָָאפְְן  ְ שְׁ�
נִִיט אַַז דֶֶער קִִינְְד וֶֶועט גֵֵיין אִִין "סָָאנְְדֶֶעי 
סְְקוּּל" אוּּן לֶֶערְְנֶֶען דָָארְְטְְן, אוּּן נִִיט נָָאר 
עִִבְְרִִי  אֲֲפִִילוּ�  נָָאר  טַַאנְְצְְן  אוּּן  זִִינְְגֶֶען 
וֶֶועלְְן   – עֶֶלְְטֶֶערְְן  דִִי   – זֵֵיי   . חוּּמָָׁשׁ אוּּן 
לָָאפְְן, אוּּן זַַיְְין גָָאר טִִיף  ְ קֶֶענֶֶען רוּּאִִיק שְׁ�

רוּּחְְנִִיּּוּּת. לָָאף �בְְּ ְ פַַארְְזוּּנְְקְְן אִִין שְׁ�



PAR SHAS Beshall ach I  |   A Woman ’s Sensitivit y and Responsibilit y9

12. Devarim 4:4.

13. See Taanis 8b.

Afterwards, at one o’clock in the afternoon, 
they will get up to raise the child with television, 
movies, and baseball. In other words, they will 
submerge him in the culture – the equivalent of 
the Nile River – which, according to their under-
standing, will lead to him earning a livelihood.

This is not the way a Jewish child should be 
raised. Jewish parents have an obligation to con-
nect their children to G-d from earliest infancy. 
He is the One who sustains the entire world in 
His goodness, favor, kindness, and mercy – and 
enables all people to receive their livelihood in a 
manner of honor and tranquility. This alone – 
connecting with G-d – is the sole path for Jews 
to receive their livelihood.

Even were it true that the livelihood of non-
Jews is dependent on the unwritten laws of society 
– those determined by the Nile River, the social 
norms that stem from the dominant culture – a Jew’s 
life is different. Concerning the Jews, it is written,12 
“You who cleave to G-d your L-rd are all alive to-
day.” It is by connecting themselves with G-d that 
the Jews live – and through this connection, they 
derive their livelihood. As is commonly said,13 “He 
[G-d] who gives life, gives sustenance,” granting a 
livelihood to a man, his wife, and his children.

But, instead of following this path, the chil-
dren are taken and cast into the river. They are 
torn away not only from their spiritual life; they 
are cut off from life in a simple sense as well, be-
cause, as mentioned above, the only way Jews 
can have life and sustenance is through their 
connection with G-d. 

Casting Children in the River Today

5. The Egyptian exile preceded the Giving 
of the Torah. Although previously the Jews had 
suffered through many harsh decrees during 

ן  דֶֶערְְנָָאךְְ – אֵֵיינְְס אַַזֵֵייגֶֶער נָָאךְְ הַַאלְְ�בְְּ
קִִינְְד  דֶֶעם  הָָאדֶֶעוֶֶוען  מֶֶען  וֶֶועט  טָָאג, 
אל  ייזְְ�בָָּ אן, מוּּאוִִוי אוּּן �בֵֵּ ָ מִִיט טֶֶעלֶֶעוִִוישָׁז�
לוֹֹיט  וָָואס  נִִילוּּס,  טַַיְְיךְְ  דֶֶעם  מִִיט   –

רְְנָָסָָה. ַ זֵֵייעֶֶר מֵֵיינוּּנְְג, גִִיט עֶֶר �פַּ

טָָאט דֶֶעם וָָואס מֶֶען דַַארְְף דֶֶעם  ְ אָָנְְשְׁ�
אלְְד פוּּן קִִינְְדְְוַַויְְיז אָָן,  ינְְדְְן, �בַַּ קִִינְְד פַַארְְ�בִִּ
יְְיזְְט  ַ �פַּ ְ טְְן, וָָואס עֶֶר שְׁ� ְ ערְְשְׁ� מִִיט דֶֶעם אוֹֹי�בֶֶּ
חֶֶסֶֶד  �בְְּ חֵֵן  �בְְּ טוּּבוֹ�  �בְְּ וֶֶועלְְט  גַַאנְְצֶֶע  דִִי 
בוֹֹד וּּמְְנוּּחָָה, וּּבְְרַַחֲֲמִִים, אִִין אַַן אוֹֹפֶֶן פוּּן �כָָּ

מִִיט  זִִיךְְ  ינְְדְְן  )פַַארְְ�בִִּ דָָאס  נָָאר  וָָואס 
אֵֵיינְְצִִיקֶֶע  דִִי  אִִיז  טְְן(  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶעם 

רְְנָָסָָה, ַ וֶֶועג פוּּן אַַ אִִידְְן צוּּ �פַּ

אִִיז  גּּוֹֹיִִם  יי  �בַַּ אֲֲפִִילוּּ  אוֹֹיבּּ  וָָוארוּּם   –
טַַיְְיךְְ  פוּּן  הֶֶענְְגִִיק  ְ אָָ�פְּ רְְנָָסָָה  ַ �פַּ זֵֵייעֶֶר 
אִִידְְן  יי  �בַַּ ער  אָָ�בֶֶּ אִִיז  נִִילוּּס־גֶֶעזֶֶעצְְן, 
הֲֲוָָיָָ' אֱֱלֹקֵֵֹיכֶֶם  הַַדְְּבֵֵקִִים �בַַּ ם  וְְאַַ�תֶֶּ טֵֵייט,  ְ שְׁ�
כֶֶם הַַיּּוֹֹםה, דוּּרְְךְְ דֶֶעם וָָואס אִִידְְן  �לְְּ חַַיִִּים �כֻֻּ
טְְן,  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶעם  מִִיט  זִִיךְְ  ינְְדְְן  פַַארְְ�בִִּ
ן  ן זֵֵיי, אוּּן דוּּרְְךְְ דֶֶעם הָָא�בְְּ דוּּרְְךְְ דֶֶעם לֶֶע�בְְּ
י  יָָהִִיב חַַ�יֵֵּ רְְנָָסָָה, וָָוארוּּם מַַאן �דְְּ ַ זֵֵיי אוֹֹיךְְ �פַּ
וָָואס  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶער   – מְְוֹֹזנֵֵי  יָָהִִיב 
רְְנָָסָָה, אִִים  ַ ן גִִיט עֶֶר אוֹֹיךְְ �פַּ עֶֶר גִִיט לֶֶע�בְְּ

מִִיט זַַיְְין פְְוֹֹרי אוּּן קִִינְְדֶֶער –

דִִי  מֶֶען  נֶֶעמְְט  דֶֶעם,  טָָאט  ְ אָָנְְשְׁ� אִִיז 
אִִין  אַַרַַיְְין  זֵֵיי  וַַוארְְפְְט  מֶֶען  אוּּן  קִִינְְדֶֶער 
טַַיְְיךְְ, וָָואס רַַיְְיסְְט זֵֵיי אָָפּּ נִִיט נָָאר פוּּן דֶֶעם 
ן  לֶֶע�בְְּ פוּּן  אוֹֹיךְְ  נָָאר  ן  לֶֶע�בְְּ רוּּחְְנִִיּּוּּת'דִִיקְְן 
גֶֶעזָָאגְְט  וִִוי  וָָוארוּּם,  זִִין,  אֵֵיינְְפַַאכְְן  אִִין 
אִִידְְן  וָָואס  וֶֶועג  אֵֵיינְְצִִיקֶֶע  דִִי  פְְרִִיעֶֶר: 
דוּּרְְךְְ  אִִיז  רְְנָָסָָה  ַ �פַּ אוּּן  ן  לֶֶע�בְְּ אוֹֹיף  ן  הָָא�בְְּ

טְְן. ְ ערְְשְׁ� ינְְדְְן זִִיךְְ מִִיט דֶֶעם אוֹֹי�בֶֶּ פַַארְְ�בִִּ

וָָואס  גָָלוּּת  דֶֶעם  אִִין  וִִוי  אַַוֹֹזי  אוּּן  ה. 
ן תּּוֹֹרָָה, וָָואס דָָאס  אִִיז גֶֶעוֶֶוען פַַאר מַַ�תַַּ



פרשת חלשב א   |   לקוטי שיחות 10

this exile, as mentioned, none of them ap-
proached the severity of the decree to cast 
all the sons into the river. The same is true 
concerning the present exile. All the decrees 
that the yetzer hara, our bad tendency, seeks 
to impose upon mature individuals do not 
approach the severity of the decree the yetzer 
hara seeks to impose upon young children.

However, one should not be affected by 
Pharaoh, nor by those “good friends” or the 
woman next-door who objects, “How can 
you take your child and send him to a ched-
er or a yeshivah where they study a Torah 
that is 3,500 years old, which was given in a 
barren desert?

At that time, there was no radio, tele-
phone, nor even a newspaper to wake up to 
each morning while reciting Modeh Ani. “In 
an era like that,” she claims, “such an educa-
tion may have been appropriate. However, 
now, in the twentieth century, when we have 
progress and culture, one cannot be that 
old-fashioned.”

Furthermore, sometimes Pharaoh dress-
es himself in “holy garments” and claims, 
“Since you want your child to grow up and 
be able to give large amounts of money to 
charity in general and yeshivos in particular, 
you have to see to it that he becomes wealthy. 
So cast him into the river of earning a living. 
Make him like all the other ‘Johns’ and ‘Mi-
chaels’ whose lives are not dedicated to G-d. 
Then you can hope that he will be able to 
give money to yeshivos and chedarim.”

In reality, we see that only Pharaoh gains 
from such an approach. Jews do not receive 
anything from living that way.

We must know the truth – that the decree 
to cast a child into the river of the prevail-
ing culture comes from the same Pharaoh 

אִִיז גָָלוּּת מִִצְְרַַיִִם, זַַיְְינֶֶען דִִי אַַלֶֶע פְְרִִיעֶֶרְְדִִיקֶֶע 
ל  �כָָּ פוּּן  גְְזֵֵירָָה  דֶֶער  צוּּ  גֶֶעקוּּמֶֶען  נִִיט  גְְזֵֵיוֹֹרת 
אוֹֹיךְְ  אַַוֹֹזי  לִִיכוּּהוּּ,  ְ שְׁ� �תַַּ הַַיְְאוֹֹרָָה  לּּוֹֹד  הַַ�יִִּ ן  הַַ�בֵֵּ
אַַלֶֶע  דִִי  נִִיט  גָָלוּּת, קוּּמֶֶען  אִִיצְְטִִיקְְן  אִִין דֶֶעם 
אוֹֹיף  מַַאכְְט  הָָרָָע  יֵֵצֶֶר  דֶֶער  וָָואס  גְְזֵֵיוֹֹרת 
ן – צוּּ דֶֶער גְְזֵֵירָָה וָָואס  ְ דֶֶערְְוַַואקְְסֶֶענֶֶע מֶֶענְְטשְׁ�

דֶֶער יֵֵצֶֶר הָָרָָע מַַאכְְט אוֹֹיף קְְלֵֵיינֶֶע קִִינְְדֶֶער.

עֵֵל פוּּן  ָ ער, מֶֶען וֶֶוערְְט נִִיט נִִתְְ�פָּ עַַת, אָָ�בֶֶּ ַ שַׁ� �בְְּ
עֵֵל פוּּן דִִי "גוּּטֶֶע  ָ רְְעֹֹה'ן, מֶֶען וֶֶוערְְט נִִיט נִִתְְ�פָּ ַ �פַּ
"נֶֶעקְְסְְט  פוּּן  כֵֵנְְ'טֶֶע  ָ שָׁ� דֶֶער  פוּּן   – פְְרַַיְְינְְט" 
נֶֶעמְְסְְטוּּ  אַַוֹֹזי  וִִוי  טַַעֲֲנֶֶה'ט:  זִִי  וָָואס  דָָאר", 
אִִין  חֵֵדֶֶר,  אַַ  אִִין  אִִים  יקְְסְְט  ִ שִׁ� אוּּן  קִִינְְד  דַַיְְין 
תּּוֹֹרָָה,  אַַ  דָָארְְטְְן  לֶֶערְְנְְט  מֶֶען  וָָואס  יבָָה  ִ יְְשִׁ� אַַ 
טוֹֹיזְְנְְט  הַַאלְְבּּ  אַַ  מִִיט  דְְרַַיי  אַַלְְט  אִִיז  וָָואס 
אִִין  גֶֶעוָָוארְְן  ן  גֶֶעגֶֶע�בְְּ אִִיז  וָָואס  תּּוֹֹרָָה  אַַ  יָָאר, 
מָָמָָה – דֶֶעזֶֶערְְט – אוּּן אִִין אַַ צַַיְְיט  ְ ר שְׁ� אַַ מִִדְְ�בַַּ
וָָואס סְְ'אִִיז נָָאךְְ נִִיט גֶֶעוֶֶוען קֵֵיין רַַאדְְיָָא, קֵֵיין 
ייפֶֶער" אִִינְְדֶֶערְְפְְרִִי  ֵ טֶֶעלֶֶעפָָאן אוּּן אֲֲפִִילוּּ אַַ "�פֵּ

צוּּ וֹֹמדֶֶה אֲֲנִִי אִִיז אוֹֹיךְְ נִִיט גֶֶעוֶֶוען.

דֶֶעמָָאלְְט – טַַעֲֲנֶֶה'ט זִִי – הָָאט מֶֶען גֶֶעקֶֶענְְט 
ער אִִיצְְטֶֶער,  אָָנְְגֵֵיין מִִיט אַַזַַא דֶֶערְְצִִיאוּּנְְג. אָָ�בֶֶּ
"טְְוֶֶוענְְטִִי'ס  אִִין  זִִיךְְ  גֶֶעפִִינֶֶען  מִִיר  עַַת  ַ שַׁ� �בְְּ
צוּּ  גֶֶעוֶֶוען  וֹֹזכֶֶה  ן  הָָא�בְְּ מִִיר  אוּּן  וּּרִִי"  סֶֶענְְטׁשׁ
ער" – אִִיצְְטֶֶער  ֶ רָָאגְְרֶֶעס" אוּּן צוּּ "קָָאלְְטשֶׁ� ְ "�פְּ

אנְְד". ָ קֶֶען מֶֶען נִִיט זַַיְְין "אָָלְְד־פֶֶעשָׁ�

רְְעֹֹה אִִין אַַ  ַ זִִיךְְ אָָן �פַּ נָָאךְְ מֶֶער, אַַמָָאל טוּּט 
דוּּ  וִִוי  אַַוֹֹזי  טַַעֲֲנֶֶה'ט:  אוּּן  ה  ָ � קְְדוּּשָּׁ� פוּּן  קְְלֵֵייד 
גֶֶעלְְט  סַַךְְ  אַַ  ן  גֶֶע�בְְּ זָָאל  קִִינְְד  דַַיְְין  אַַז  וִִוילְְסְְט 
פְְרַַט,  �בִִּ יבוֹֹת  ִ יְְשִׁ� אוֹֹיף  אוּּן  כְְלַַל  �בִִּ צְְדָָקָָה  אוֹֹיף 
דַַארְְפְְסְְטוּּ דָָאךְְ זֶֶען אַַז עֶֶר זָָאל זַַיְְין אַַ גְְבִִיר, טָָא 
מַַאךְְ  רְְנָָסָָה,  ַ �פַּ פוּּן  טַַיְְיךְְ  אִִין  אַַרַַיְְין  אִִים  וַַוארְְף 
אן'ס" אוּּן "מַַיְְיקְְל'ס"  ַ אִִים אַַוֹֹזי וִִוי אַַלֶֶע "דשַׁז�
ה, אוּּן דֶֶעמָָאלְְט קֶֶענְְסְְטוּּ  ָ ר לֹאֹ לַַהֲֲוָָיָָ' הֵֵ�מָּ ֶ – אֲֲשֶׁ�
גֶֶעלְְט  ן  גֶֶע�בְְּ וֶֶועט  עֶֶר  אַַז  הָָאפֶֶענוּּנְְג  אַַ  ן  הָָא�בְְּ

יבוֹֹת אוּּן חֲֲדָָרִִים. ִ אוֹֹיף יְְשִׁ�

הָָאט  רְְעֹהֹ  ַ �פַּ נָָאר  אַַז  מֶֶען  זֶֶעט  לְְפּּוֹֹעֵֵל   –
ט – ְ ן דֶֶערְְפוּּן גָָארְְנִִישְׁ� רְְנָָסָָה דֶֶערְְפוּּן. אִִידְְן הָָא�בְְּ ַ �פַּ

גְְזֵֵירָָה  דִִי  אַַז  אֱֱמֶֶת,  דֶֶעם  וִִויסְְן  מֶֶען  דַַארְְף 
וִִוי  אַַוֹֹזי  נָָאר  רְְעֹֹה,  ַ �פַּ ן  זֶֶעלְְ�בְְּ דֶֶעם  פוּּן  קוּּמְְט 



PAR SHAS Beshall ach I  |   A Woman ’s Sensitivit y and Responsibilit y11

who decreed that the children should be cast into the 
Nile. However, Pharaoh knows that if he would come 
and tell a Jew to sin, the Jew would not listen to him. 
Therefore, he dresses in a silk Rabbinic cloak and tells 
the parents that he has a large yeshivah for which he 
needs money. He advises the parents to send their 
children to public school and Sunday school, so that 
they will become wealthy and be able to give charity. 
Then, he will be able to build a large yeshivah. For 
whom? For angels. No flesh and blood children will 
attend, for he has advised parents that a yeshivah ed-
ucation will not enable their children to be successful 
in earning a livelihood.

Where does this advice stem from? From Pha-
raoh – or in a personal sense, from the yetzer hara, 
colloquially known as “the clever one.” The yetzer hara 
echoes Pharaoh’s words,14 “Let us deal shrewdly with 
them, lest they increase.” The truth is – that no matter 
what Pharaoh and the enemies of the Jews do – “so 
will they  multiply and so will they increase.”15 If this 
advice – the advice stemming from the contemporary 
equivalent of Pharaoh – not to provide Jewish children 
with a Torah education were followed, there would 
not remain any remnant of Judaism. There would be 
no Jewish souls and, as a result, no Jewish bodies.

When we realize that this advice comes from Pha-
raoh, we will dedicate ourselves with genuine Jewish 
inner strength to nullifying this decree. Once and for 
all, we will stop worrying about and planning for a 
child’s future when he is five,  seven,  thirteen, or even 
eighteen years old. Instead, we will place our faith 
and trust in G-d.

In this vein, Mishlei16 teaches, “There are many 
thoughts in a man’s heart.” These thoughts are un-
productive because they are many, but not one. In an 
ultimate sense, this means that they do not stem from 
G-d who is singularly one: the true Singularly One 
Entity in the world.

עֶֶר  עַַת  ַ שַׁ� �בְְּ אַַז  דָָאךְ�  וֵֵוייס  עֶֶר 
הֵֵייסְְן  אוּּן  צוּּגֵֵיין  קוּּמֶֶען  וֶֶועט 
אִִים  מֶֶען  וֶֶועט  עֲֲבֵֵירָָה,  אַַן  טָָאן 
אִִין  אָָן  זִִיךְְ  עֶֶר  טוּּט  פָָאלְְגְְן,  נִִיט 
זָָאגְְט  אוּּן  עצֶֶע  ֶ זוּּפֶּ� זַַיְְידֶֶענֶֶער  אַַ 
יבָָה  ִ יְְשִׁ� גְְוֹֹריסֶֶע  אַַ  הָָאט  עֶֶר  אַַז 
גֶֶעלְְט.  אִִיר  אוֹֹיף  דַַארְְף  עֶֶר  אוּּן 
דִִי  ן  אַַרַַיְְינְְגֶֶע�בְְּ מֶֶען  זָָאל  דֶֶערְְפַַאר 
אוּּן  לִִיק־סְְקוּּל"  א�בְְּ ָ "�פָּ אִִין  קִִינְְדֶֶער 
עֶֶר  וֶֶועט  "סָָאנְְדֶֶעי־סְְקוּּל",  אִִין 
גְְוֹֹריסֶֶע  אַַ  בּּוֹֹיעֶֶן  קֶֶענֶֶען  דֶֶעמָָאלְְט 

יבָָה פַַאר מַַלְְאָכִִים. ִ יְְשִׁ�

אצַַיְְיטְְנְְס  ט זִִיךְְ �בַַּ ְ עַַת מֶֶען כַַא�פְּ ַ שַׁ� �בְְּ
רְְעֹֹה'ן,  ַ �פַּ פוּּן  טַַאמְְט  ְ שְׁ� עֵֵצָָה  דִִי  אַַז 
פוּּן דֶֶעם קְְלוּּגִִינְְקְְן וָָואס זָָאגְְט הָָבָָה 
בוֹֹד  )כְּ�ְ  – ה  יִִרְְ�בֶֶּ ן  ֶ פֶּ�  – לוֹֹ  מָָה  נִִתְְחַַכְּ�ְ
הִִפְְסִִיק  לִִיטָָ"א  ְ שְׁ� אַַדְְמוּּ"ר  ת  ַ � קְְדֻֻשַּׁ�
ן  ער דֶֶער אֱֱמֶֶת אִִיז אַַז �כֵֵּ וְְאָָמַַר: אָָ�בֶֶּ
וָָואס  דֶֶעם  פוּּן  יִִפְְוֹֹרץ(  וְְכֵֵן  ה  יִִרְְ�בֶֶּ
קֵֵיין  ן  לַַיְְי�בְְּ �בְְּ נִִיט  זָָאל  עֶֶס  אַַז  וִִויל 
פוּּן  לִִצְְלַַן,  רַַחֲֲמָָנָָא  וּּפָָלִִיט,  רִִיד  שָׂ�ָ
וֹֹמת  ָ נְְשָׁ� ע  ֶ אִִידִִישֶׁ� פוּּן  קַַיְְיט,  ְ אִִידִִישְׁ�
פוּּן  נִִיט  אוֹֹיךְ�  דֶֶעם  דוּּרְְךְ�  אוּּן 

ע גוּּפִִים, ֶ אִִידִִישֶׁ�

דֶֶער  מִִיט  זִִיךְְ  נֶֶעמְְט  מֶֶען  אוּּן 
ל  ֵ טַַארְְקַַיְְיט אוֹֹיף מְְבַַ�טֵּ ְ ער שְׁ� ֶ אִִידִִישֶׁ�
גְְזֵֵירָָה, מֶֶען הֶֶערְְט אוֹֹיף צוּּ  דִִי  זַַיְְין 
ן  כְְלִִיתִִים צוּּ פִִינְְף יָָאר, צוּּ זִִי�בְְּ זוּּכְְן �תַַּ
אַַכְְצְְן  צוּּ  אוּּן  יָָאר  דְְרַַיְְיצְְן  צוּּ  יָָאר, 
אוּּן  אֱֱמוּּנָָה  הָָאט  מֶֶען  אוּּן  יָָאר, 

טְְן, ְ ערְְשְׁ� חוֹֹן אִִין דֶֶעם אוֹֹי�בֶֶּ ָ �טָּ �בִִּ

לֶֶב  �בְְּ בוֹֹת  ָ מַַחֲֲשָׁ� רַַבּּוֹֹת  וָָוארוּּם 
, אִִיׁשׁ

רֶֶענְְגֶֶען קֵֵיין נוּּצְְן נִִיט,  זֵֵיי �בְְּ )אוּּן 
רַַבּּוֹֹת אוּּן נִִיט קֵֵיין  זַַיְְינֶֶען  זֵֵיי  וַַויְְיל 

ל עוֹֹלָָם, ֶ יָָחִִיד, יְְחִִידוֹֹ שֶׁ�

14. Shmos 1:10.

15. Ibid. 1:12. See Sotah 11a, Rashi 
on the verse.

16. Mishlei 19:21.



פרשת חלשב א   |   לקוטי שיחות 12

As the verse16 continues, “The counsel [– a 
singular term –] of G-d will prevail.” G-d is 
the Master not only of the heavens but also 
of the earth – including the place where the 
woman, her husband, and their children are 
located. 

Knowing this, a mother will not be 
affected by her neighbor. Instead, she will in-
fluence her neighbor that she too should save 
her children from Pharaoh’s hands. In that 
way, we will raise myriads of Jewish children 
who will greet Mashiach. May it be speedily 
in our days.

A Woman’s Joy

6. When the Jews were liberated from 
Pharaoh – at the time of Moshe and Miri-
am – the joy of the women far surpassed the 
joy of the men, because it was far harder for 
the mothers to endure Pharaoh’s cruel decree 
than it was for the fathers. The same is true 
at present. The contemporary equivalent of 
Pharaoh’s decrees – and, consequently, the 
joy that comes from being freed from them 
– is felt to a greater degree by Jewish women.

The reason is: For the greater part of the 
day, the husband is not found at home, and 
even when he is at home, he does not devote 
himself to his children’s education to the 
same degree as his wife.

By contrast, the Jewish woman battles with 
Pharaoh – disguised as he may be – in every 
guise of “friendship” that he presents himself 
to her. And we can be confident that she will 
be victorious and prevail, demonstrating that 
G-d – along with Torah and Judaism which 
represent Him – is “exceedingly exalted.” And 
conversely, the “horse and its rider,” the forc-
es which oppose holiness will be “cast into the 
sea.” She achieves this with joy, to the extent 

וֹֹׁשׁן  לְְ )הִִיא  תָָקוּּם  הִִיא  הֲֲוָָיָָ'  וַַעֲֲצַַת  אוּּן( 
אַַ  אִִיז  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶער  וָָוארוּּם  יָָחִִיד(, 
אוֹֹיךְְ  נָָאר  הִִימְְל  אוֹֹיפְְן  נָָאר  נִִיט  יִִת  עַַל־הַַ�בַַּ �בַַּ
אוֹֹיף דֶֶער עֶֶרְְד, אִִין דֶֶעם אָָרְְט וואוּּ זִִי גֶֶעפִִינְְט 

זִִיךְְ מִִיט אִִיר מַַאן אוּּן מִִיט אִִירֶֶע קִִינְְדֶֶער,

זִִי  וָָואס  נָָאר  נִִיט  אִִיז  דָָאס,  וִִויסְְנְְדִִיק  אִִיז 
נָָאר  כֵֵנְְ'טֶֶע,  ָ שָׁ� אִִיר  פוּּן  עֵֵל  ָ נִִתְְ�פָּ נִִיט  וֶֶוערְְט 
כֵֵנְְ'טֶֶע,  ָ שָׁ� אִִיר  אוֹֹיף  נָָאךְְ  פּּוֹֹעֵֵל'ט  זִִי  ה  רַַ�בָָּ אַַ�דְְּ
פוּּן  קִִינְְדֶֶער  אִִירֶֶע  רַַאטֶֶעוֶֶוען  אוֹֹיךְְ  זָָאל  זִִי  אַַז 
אוֹֹיף  טֶֶעלְְט  ְ שְׁ� מֶֶען  אוּּן  רְְעֹהֹ.  ַ �פַּ פוּּן  הֶֶענְְט  דִִי 
ע קִִינְְדֶֶער, וָָואס  ֶ צֶֶענְְדְְלִִיקֶֶער טוֹֹיזְְנְְטֶֶער אִִידִִישֶׁ�
מְְהֵֵרָָה  �בִִּ צִִדְְקֵֵנוּּ,  יחַַ  ִ מָָשִׁ� אַַנְְטְְקֶֶעגְְן  גֵֵיין  זָָאלְְן 

בְְיָָמֵֵינוּּ.

עַַת מֶֶען אִִיז  ַ שַׁ� ו. אוּּן אַַוֹֹזי וִִוי דֶֶעמָָאלְְט, �בְְּ
רְְעֹֹה'ן, אִִין דִִי צַַיְְיטְְן פוּּן  ַ טוּּר גֶֶעוָָוארְְן פוּּן �פַּ ָ �פָּ
מְְחָָה פוּּן  ינוּּ מִִיט מִִרְְיָָם'עֶֶן, אִִיז דִִי שִׂ�ִ ה רַַ�בֵֵּ ֶ מֹֹשֶׁ�
מְְחָָה  דִִי פְְוֹֹריעֶֶן גֶֶעוֶֶוען פִִיל גְְרֶֶעסֶֶער וִִוי דִִי שִׂ�ִ
ן  פוּּן דִִי מֶֶענֶֶער, וָָוארוּּם אוֹֹיךְְ דִִי גְְזֵֵירָָה הָָא�בְְּ
דִִי  וִִוי  מֶֶער  ט  ערְְגֶֶעלֶֶע�בְְּ אִִי�בֶֶּ מוּּטֶֶערְְס  דִִי 
ע זַַאךְְ אִִיז אוֹֹיךְְ אִִיצְְטֶֶער,  פָָאטֶֶערְְס, דִִי זֶֶעלְְ�בֶֶּ
וּּבְְמֵֵילָָא אוֹֹיךְְ  רְְעֹֹה'ן,  ַ �פַּ גְְזֵֵירָָה פוּּן  דִִי  סַַיי  אַַז 
עַַת מֶֶען וֶֶוערְְט  ַ שַׁ� מְְחָָה וֶֶועלְְכֶֶע קוּּמְְט �בְְּ דִִי שִׂ�ִ
דִִי  יי  �בַַּ זִִיךְְ מֶֶער  פִִילְְן  גְְזֵֵירָָה,  טוּּר פוּּן דֶֶער  ָ �פָּ

ע פְְוֹֹריעֶֶן. ֶ אִִידִִישֶׁ�

דֶֶעם גְְרֶֶעסְְטְְן טֵֵייל פוּּן דֶֶעם טָָאג, גֶֶעפִִינְְט 
זִִיךְְ דָָאךְְ דֶֶער מַַאן נִִיט אִִין וֹֹהיז אוּּן אֲֲפִִילוּּ דִִי 
צַַיְְיט וָָואס עֶֶר אִִיז אִִין וֹֹהיז, אוֹֹיךְְ דֶֶעמָָאלְְט 
דֶֶער  מִִיט  פִִיל  אַַוֹֹזי  אָָפּּ  נִִיט  זִִיךְְ  עֶֶר  גִִיט 

דֶֶערְְצִִיאוּּנְְג פוּּן דִִי קִִינְְדֶֶער, וִִוי דִִי פְְוֹֹרי.

ע פְְוֹֹרי, זִִי הָָאט מִִלְְחָָמָָה  ֶ דַַאקֶֶעגְְן דִִי אִִידִִישֶׁ�
נִִיט  זָָאל  עֶֶר  טֶֶעלְְט  ְ פַַארְְשְׁ� וִִוי  רְְעֹהֹ'ן,  ַ �פַּ מִִיט 
"גוּּטֶֶע  פָָארְְם  אַַ  פַַאר  וָָואס  מִִיט  אוּּן  זַַיְְין, 
אפְְט" עֶֶר זָָאל נִִיט קוּּמֶֶען צוּּ אִִיר, אוּּן  ַ פְְרַַיְְינְְטְְשַׁ�
חַַ אוּּן פִִירְְט אוֹֹיס  דַַאן אִִיז זִִיכֶֶער אַַז זִִי אִִיז מְְנַַ�צֵֵּ
גָָאֹהֹ  אִִיז(  קַַיְְיט,  ְ אִִידִִישְׁ� אוּּן  )תּּוֹֹרָָה  הֲֲוָָיָָ'   – אַַז 
 – וְְוֹֹרכְְבוֹֹ  סוּּס  פַַארְְקֶֶערְְטֶֶע(  דָָאס  )אוּּן  אָָה  �גָָּ
מְְחָָה, ם. אוּּן דָָאס פִִירְְט זִִיךְְ אוֹֹיס מִִיט שִׂ�ִ  רָָמָָה בַַ�יָָּ



PAR SHAS Beshall ach I  |   A Woman ’s Sensitivit y and Responsibilit y13

17. Shir HaShirim Rabbah 1:4 (1), 
i.e., it was in the merit of the chil-
dren that the Torah was given.

18. See Midrash Tanchuma (Buber 
edtion), Parshas Beshalach, sec. 13; 
Torah Shleimah, Parshas Beshalach, 

sec. 240 and notes. 

that she can go out with timbrels and dancing. 
We then proceed to Parshas Yisro, the Torah 
portion that describes the Giving of the Torah, 
for then, we will be able to say, “Our children are 
our guarantors.”17 

Before the Angels

7. This also enables us to understand what is 
stated in the Midrash Tanchuma18 regarding the 
verse,2 Va’ta’an lahem Miriam, “Miriam led them 
in a choral chant.” As the Midrash notes, on the 
surface, this is difficult to understand: Lahem is 
a masculine form. Since Miriam was leading the 
women in song, the Torah should have employed 
the feminine form, lahen.

In response, the Midrash relates that when the 
Children of Israel crossed the sea and sang the 
Song of the Sea, the angels also wanted to sing. 
G-d told the angels that the Jews should sing first 
and only afterwards should the angels sing.

On this basis, the Midrash explains the ex-
pression yashir Moshe. Generally, that phrase 
would be translated in the future tense, “Moshe 
will sing.” Seemingly, in the narrative, one would 
think that shar Moshe, “Moshe sang” in the past 
tense would be more appropriate. Clarifying that 
incongruity, the Midrash explains that yashir is 
being used in the imperative; G-d commanded 
that “Moshe and the Children of Israel should 
sing first.” Only afterwards, could the angels sing.

Later, when Miriam and the women prepared 
to sing, the angels protested again, “For Moshe 
and the Children of Israel, we deferred and let 
them sing first, but we should be allowed to sing 
now, before the women do.” According to one 
opinion in the Midrash, their request was grant-
ed. However, according to a second opinion, the 

ער  ים וּּבִִמְְחוֹֹלוֹֹת, אוּּן מֶֶען גֵֵייט אִִי�בֶֶּ ִ תֻֻ�פִּ �בְְּ
לַַת  קַַ�בָָּ פוּּן  ה  ָ רְְשָׁ� ַ �פַּ דִִי  יִִתְְוֹֹר,  ת  ַ רְְשַׁ� ַ �פַּ צוּּ 
נֵֵינוּּ  �בָָּ זָָאגְְן,  קֶֶען  מֶֶען  וָָוארוּּם  הַַתּּוֹֹרָָה, 

עֲֲדֵֵינוּּו. עֲֲרֵֵבִִים �בַַּ

טֵֵיין  ְ ז. דֶֶערְְמִִיט וֶֶועט מֶֶען אוֹֹיךְְ פַַארְְשְׁ�
נְְחוּּמָָא(  )�תַַּ מִִדְְרָָׁשׁ  אִִין  טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  וָָואס 
עַַן לָָהֶֶם מִִרְְיָָם, וָָואס אִִין  סוּּק וַַ�תַַּ ָ אוֹֹיפְְן �פָּ
וֹֹׁשׁן  לָָ טַַאנְְדִִיק דֶֶער  ְ נִִיט פַַארְְשְׁ� אִִיז  פְְלוּּג 
צוּּ  זָָכָָר,  וֹֹׁשׁן  לְְ אַַ  אִִיז  דָָאס  וָָואס  לָָהֶֶם, 
זָָאגְְן  גֶֶעדַַארְְפְְט  דָָאךְְ  עֶֶר  הָָאט  פְְוֹֹריעֶֶן 

לָָהֶֶן?

 , מִִדְְרָָׁשׁ אִִין  דֶֶערְְצֵֵיילְְט עֶֶר אוֹֹיף דֶֶעם 
עַַת דִִי אִִידְְן זַַיְְינֶֶען דוּּרְְכְְגֶֶעגַַאנְְגֶֶען  ַ שַׁ� אַַז �בְְּ
דִִי  ן  הָָא�בְְּ ירָָה,  ִ שִׁ� גֶֶעזָָאגְְט  אוּּן  יַַם  דֶֶעם 
זָָאגְְן  גֶֶעוָָואלְְט  אוֹֹיךְְ  דֶֶעמָָאלְְט  מַַלְְאָָכִִים 
טֶֶער גֶֶעזָָאגְְט  ְ ערְְשְׁ� ירָָה. הָָאט דֶֶער אוֹֹי�בֶֶּ ִ שִׁ�
צוּּ דִִי מַַלְְאָָכִִים: פְְרִִיעֶֶר וֶֶועלְְן אִִידְְן זָָאגְְן 
זָָאגְְן  אִִיר  וֶֶועט  דַַאן  ט  ְ עֶֶרְְשְׁ� אוּּן  ירָָה  ִ שִׁ�

ירָָה. ִ שִׁ�

מִִדְְרָָׁשׁ  דֶֶער  דֶֶערְְקְְלֶֶערְְט  דֶֶערְְמִִיט   –
וֹֹׁשׁן  לְְ ר  ָ שָׁ� נִִיט  ה,  ֶ מֹֹשֶׁ� יָָשִִׁיר  וֹֹׁשׁן  לָָ דֶֶעם 
וֹֹׁשׁן צִִיווּּי, וָָוארוּּם דָָאס  עָָבַַר נָָאר יָָשִִׁיר לְְ
טְְן:  ְ ערְְשְׁ� אִִיז גֶֶעוֶֶוען אַַ צִִיווּּי פוּּן דֶֶעם אוֹֹי�בֶֶּ
רָָאֵֵל אוּּן דֶֶערְְנָָאךְְ דִִי  ה וּּבְְנֵֵי יִִשְׂ�ְ ֶ יר מֹֹשֶׁ� ִ יָָשִׁ�

מַַלְְאָָכִִים –

עַַת מִִרְְיָָם מִִיט דִִי פְְוֹֹריעֶֶן  ַ שַׁ� נָָאכְְדֶֶעם �בְְּ
דִִי מַַלְְאָָכִִים  ן  ירָָה, הָָא�בְְּ ִ ן גֶֶעזָָאגְְט שִׁ� הָָא�בְְּ
וּּבְְנֵֵי  ה  ֶ מֹֹשֶׁ� פַַאר  גֶֶע'טַַעֲֲנֶֶה'ט,  וִִוידֶֶער 
דֶֶעם  גֶֶעטְְרָָאטְְן  ְ אָָ�פְּ מִִיר  ן  הָָא�בְְּ רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ
ירָָה  ִ ער אִִיצְְט זָָאלְְן מִִיר זָָאגְְן שִׁ� וֶֶועג, אָָ�בֶֶּ
אִִין  דֵֵיעָָה  אֵֵיין  לוֹֹיט  פְְוֹֹריעֶֶן.  דִִי  פַַאר 
ער  ן. אָָ�בֶֶּ , הָָאט מֶֶען זֵֵיי נָָאכְְגֶֶעגֶֶע�בְְּ מִִדְְרָָׁשׁ
אוֹֹיס  פִִירְְט  דֵֵיעָָה,  צְְוֵֵוייטֶֶער  אַַ  לוֹֹיט 



פרשת חלשב א   |   לקוטי שיחות 14

19. Shmos 15:2.

Midrash concludes that even the women’s song 
preceded the angels’ song.

However, even according to the initial opin-
ion in the Midrash that the angels did not wait 
for the women’s song, the angels could not sing 
until Miriam gave them permission. The Midrash 
infers this from a different interpretation of the 
words, Va’ta’an lahem Miriam. Noting the mas-
culine form of lahem, “them,” it understands the 
phrase as meaning, “Miriam answered them,” i.e., 
Miriam granted the angels permission to sing be-
fore the women sang. 

This demonstrates the great importance of the 
Jewish women’s song. It has an effect not only 
on this material plane but also in the spiritual 
worlds Above. The song of Jewish women takes 
precedence over, and is even loftier than, the song 
of the angels. 

Not Only a Point of History

8. This narrative provides guidance for all Jews 
– men and women alike. There is no reason to fear 
Pharaoh, nor the Nile, nor the decrees with which 
non-Jewish powers may seek to oppress them.

When they proceed with genuine Jewish 
strength – even if they are in Egypt, and there, 
Pharaoh is king and he issues all sorts of oppres-
sive decrees – nothing will have any effect on their 
children. Jewish parents will be able to lead their 
children on the path of the Torah. This is the path 
that brings them life, not only life in the World to 
Come but also life in this world.

The parents will lead their children on the path 
that enables them to say, “This is my G-d and I will 
glorify Him, the G-d of my father, and I will exalt 
Him.”19 In other words, the children will follow the 
same path as their parents. This is the ultimate sat-

דִִי  פוּּן  ירָָה  ִ שִׁ� דִִי  אוֹֹיךְְ  אַַז   , מִִדְְרָָׁשׁ דֶֶער 
ירָָה פוּּן  ִ פְְוֹֹריעֶֶן אִִיז גֶֶעוֶֶוען פַַאר דֶֶער שִׁ�

דִִי מַַלְְאָָכִִים.

ךְְ  דַַעְְ�תָָּ סַַלְְקָָא  לוֹֹיטְְן  אוֹֹיךְ�  ער  אָָ�בֶֶּ
נִִיט  ן  הָָא�בְְּ מַַלְְאָָכִִים  דִִי  אַַז   , מִִדְְרָָׁשׁ פוּּן 
דִִי  פוּּן  ירָָה  ִ שִׁ� דֶֶער  אוֹֹיף  גֶֶעוַַוארְְט 
נִִיט  מַַלְְאָָכִִים  דִִי  ער  אָָ�בֶֶּ ן  הָָא�בְְּ פְְוֹֹריעֶֶן, 
יז מִִרְְיָָם הָָאט זֵֵיי  ירָָה �בִִּ ִ גֶֶעקֶֶענְְט זָָאגְְן שִׁ�
עַַן לָָהֶֶם  וּּת. אוּּן דָָאס אִִיז וַַ�תַַּ ן רְְׁשׁ גֶֶעגֶֶע�בְְּ
וֹֹׁשׁן זָָכָָר, דָָאס מֵֵיינְְט דֶֶער  מִִרְְיָָם, לָָהֶֶם לְְ
דִִי  ן צוּּ  גֶֶעגֶֶע�בְְּ מִִרְְיָָם הָָאט  וָָואס  וּּת  רְְׁשׁ

ירָָה. ִ מַַלְְאָָכִִים אוֹֹיף זָָאגְְן שִׁ�

זֶֶעט מֶֶען דֶֶערְְפוּּן אוֹֹיךְְ דִִי גְְוֹֹריסְְקַַיְְיט 
ירָָה פוּּן דִִי פְְוֹֹריעֶֶן, אַַז דָָאס  ִ פוּּן דֶֶער שִׁ�
חְְתּּוֹֹנִִים  רִִירְְט אָָן נִִיט נָָאר אִִין עוֹֹלָָוֹֹמת הַַ�תַַּ
נָָאר אוֹֹיךְְ אִִין עוֹֹלָָוֹֹמת הָָעֶֶלְְיוֹֹנִִים. זֵֵייעֶֶר 
ירָָה קוּּמְְט נָָאךְְ פְְרִִיעֶֶר אוּּן הֶֶעכֶֶער פוּּן  ִ שִׁ�

לְְאָָכִִים. ַ ירַַת הַַ�מַּ ִ שִׁ�

נְְגֶֶעזָָאגְְטֶֶע אִִיז אַַ וֹֹהרָָאָָה  ח. דָָאס אוֹֹי�בְְּ
צוּּ יֶֶעדֶֶער אִִידְְן, אַַז סְְ'אִִיז נִִיטָָא וָָואס צוּּ 
רְְעֹֹה'ן, נִִיט פַַארְְן  ַ רֶֶעקְְן זִִיךְְ, נִִיט פַַאר �פַּ ְ שְׁ�
נִִילוּּס אוּּן נִִיט פַַאר דִִי גְְזֵֵיוֹֹרת. אוֹֹיבּּ מֶֶען 
ער  ֶ גֵֵייט נָָאר מִִיט דֶֶער אֱֱמֶֶת'עֶֶר אִִידִִישֶׁ�
טַַארְְקַַיְְיט, קֶֶען מֶֶען זִִיךְְ גֶֶעפִִינֶֶען אִִין  ְ שְׁ�
רְְעֹֹה  ַ מִִצְְרַַיִִם, אוּּן עֶֶס זָָאל דָָארְְטְְן זַַיְְין �פַּ
אוּּן  גְְזֵֵיוֹֹרת,  אַַלֶֶע  מִִיט  מִִצְְרַַיִִם,  מֶֶלֶֶךְְ 
לַַל נִִיט צוּּטָָאן  פוּּנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן הָָאט עֶֶס כְּ�ְ
זַַיְְינֶֶע  פִִירְְן  וֶֶועט  עֶֶר  קִִינְְדֶֶער:  זַַיְְינֶֶע  צוּּ 
קִִינְְדֶֶער אִִין דֶֶרֶֶךְְ הַַתּּוֹֹרָָה, וָָואס דָָאס אִִיז 
ן,  רֶֶענְְגְְט זֵֵיי צוּּם לֶֶע�בְְּ דִִי וֶֶועג וָָואס עֶֶס �בְְּ
א נָָאר אוֹֹיךְְ  ן אִִין עוֹֹלָָם־הַַ�בָָּ נִִיט נָָאר לֶֶע�בְְּ

ה. ן אִִין עוֹֹלָָם־הַַ�זֶֶּ לֶֶע�בְְּ

דֶֶעם  אִִין  קִִינְְדֶֶער  דִִי  פִִירְְן  וֶֶועט  עֶֶר 
אֵֵ־לִִי  זֶֶה  זָָאגְְן:  וֶֶועלְְן  זֵֵיי  וָָואס  וֶֶועג 
זֵֵיי  וַַאֲֲוֹֹרמְְמֶֶנְְהוּּ,  אָבִִי  אֱֱלֹקֵֵֹי  וְְאַַנְְוֵֵוּ�ה 
אִִין  וֶֶועג  ן  זֶֶעלְְ�בְְּ דֶֶעם  אִִין  גֵֵיין  וֶֶועלְְן 



PAR SHAS Beshall ach I  |   A Woman ’s Sensitivit y and Responsibilit y15

20. Ibid. 15:17.

21. This phrase is being borrowed 
from Bamidbar Rabbah 2:16.

22. Shmos 25:8.

23. See Kesubos 62b.

24. Cf. Yeshayahu 61:9. 

isfaction that children can bring to their parents.

Then, as the Song of the Sea continues,20 “You 
shall bring them and plant them in the moun-
tain of Your inheritance,” we will merit the 
building of the Third Beis HaMikdash speedily 
in our days.

Furthermore, as the Midrash21 states, “From 
this we learn how cherished Israel is before the 
Omnipresent.” G-d did not wait for the fulfill-
ment of the prophecy, “You shall bring them and 
plant them in the mountain of Your inheritance,” 
which refers to the Beis HaMikdash, His Eternal 
House. Instead, even while the Jews were still in 
the desert, He told Moshe,22 “They shall make a 
Sanctuary for Me and I will dwell among them.”23

A similar motif applies at present, in the 
few numbered days that remain until Mashiach 
comes. By remaining steadfast in our Jewish ways, 
not being affected by the decrees of secular forc-
es, and raising children regarding whom it can be 
said “descendants blessed by G-d,”24 we will merit 
to see the fulfillment of the promise inherent in 
G-d’s statement, “They shall make a Sanctuary 
for Me and I will dwell among them” – G-d will 
dwell in every Jewish home. And since G-d will 
dwell there, it is self-understood that the home 
will be blessed with abundant prosperity and 
health and all Jews will enjoy true satisfaction 
from their children and grandchildren over the 
course of many good years. 

וֶֶועלְְכְְן עֶֶס גֵֵייעֶֶן דִִי עֶֶלְְטֶֶערְְן.

אֱֱמֶֶת'עֶֶר  דֶֶער  דָָאךְְ  אִִיז  דָָאס  וָָואס 
נַַחַַת וָָואס עֶֶס קֶֶען זַַיְְין פוּּן קִִינְְדֶֶער.

זָָאגְְט  מֶֶען  וִִוי  אִִיז  דֶֶעמָָאלְְט,  אוּּן 
עֵֵוֹֹמ  ָ בִִיאֵֵוֹֹמ וְְתִִ�טָּ ירָָה: �תְְּ ִ וַַויְְיטֶֶער אִִין דֶֶער שִׁ�
ית  נְְיַַן �בֵֵּ הַַר נַַחֲֲלָָתְְךָָ, אַַז מֶֶען אִִיז וֹֹזכֶֶה צוּּ �בִִּ �בְְּ

מְְהֵֵרָָה בְְיָָמֵֵינוּּ. י �בִִּ ִ לִִישִׁ� ְ � ׁשׁ הַַשְּׁ� קְְ�דָָּ ִ הַַ�מִּ

אִִין  זָָאגְְט  עֶֶר  וִִוי  מֶֶערֶֶער,  נָָאךְְ  אוּּן 
לִִפְְנֵֵי  רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ ל  ֶ שֶׁ� תָָם  חִִ�בָָּ לָָמַַדְְ�תָָּ   : מִִדְְרָָׁשׁ
הָָאט  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶער  אַַז  קוֹֹם,  ָ הַַ�מָּ
עֵֵוֹֹמ  ָ וְְתִִ�טָּ בִִיאֵֵוֹֹמ  �תְְּ אוֹֹיפְְן  גֶֶעוַַוארְְט  נִִיט 
ית  �בֵֵּ דֶֶער  אִִיז  דָָאס  וָָואס  נַַחֲֲלָָתְְךָָ,  הַַר  �בְְּ
זַַייְְעֶֶנְְדִִיק  נָָאר  עוֹֹלָָמִִים,  ית  �בֵֵּ  , ׁשׁ קְְ�דָָּ ִ הַַ�מִּ
וּּ  ר הָָאט עֶֶר גֶֶעזָָאגְְט: וְְעָָׂשׂ נָָאךְְ אִִין מִִדְְ�בָָּ

תוֹֹכָָם. י �בְְּ כַַנְְ�תִִּ ָ ׁשׁ וְְשָׁ� לִִי מִִקְְ�דָָּ

יסְְל  �בִִּ דִִי  אַַז  אִִיצְְטֶֶער,  אוֹֹיךְ�  אַַוֹֹזי 
יז  ן �בִִּ לִִי�בְְּ זַַיְְינֶֶען גֶֶע�בְְּ גֶֶעצֵֵיילְְטֶֶע טֶֶעג וָָואס 
וֶֶועט  מֶֶען  וָָואס  דוּּרְְכְְדֶֶעם  אִִיז  יחַַ'ן,  ִ מָָשִׁ�
אוּּן  גְְזֵֵיוֹֹרת,  דִִי  פוּּן  וֶֶוערְְן  עֵֵל  ָ נִִתְְ�פָּ נִִיט 
הֲֲוָָיָָ',  רֵֵךְְ  �בֵֵּ זֶֶרַַע  טֶֶעלְְן  ְ אוֹֹיפְְשְׁ� וֶֶועט  מֶֶען 
תוֹֹכָָם,  �בְְּ י  כַַנְְ�תִִּ ָ וְְשָׁ� ׁשׁ  מִִקְְ�דָָּ לִִי  וּ�ׂשׂ  וְְעָָ אִִיז 
אִִין  רוּּעֶֶן  וֶֶועט  טֶֶער  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹי�בֶֶּ דֶֶער  אַַז 
אלְְד  וִִוי�בַַּ אוּּן  וֹֹהיז,  ער  ֶ אִִידִִישֶׁ� יֶֶעדֶֶער 
דָָאךְְ  אִִיז  דָָארְְטְְן,  רוּּט  רֵֵךְְ  יִִתְְ�בָָּ ם  ֵ � הַַשֵּׁ� אַַז 
טֶֶענְְדְְלֶֶעךְְ, אַַז דָָארְְטְְן וֶֶועט  ְ סְְטְְפַַארְְשְׁ� זֶֶעלְְ�בְְּ
הַַרְְחָָבָָה  �בְְּ גֶֶעזוּּנְְט  הַַרְְחָָבָָה,  �בְְּ רְְנָָסָָה  ַ �פַּ זַַיְְין 
אוּּן אֱֱמֶֶת'עֶֶר נַַחַַת פוּּן קִִינְְדֶֶער אוּּן קִִינְְדְְס־

נִִים טוֹֹבוֹֹת. ָ קִִינְְדֶֶער לְְאוֹֹרֶֶךְְ יָָמִִים וְְשָׁ�

)משיחת יו"ד שבט, תשח"י(

לקוטי דברוים ח״ד תשא, א. א(	
אבות רפק ה הנשמ כא. ב(	

ומשת רבה א, לד. ג(

און   112 עומד  ח”א  לקו”ש  אויך  ז	ע  ד(
ווייטער.

דברים ד, ד. ה( 

ז	ע לקו”ש ח”א עומד 110 העהר 53. ו(



פרשת חלשב ב   |   לקוטי שיחות 16

Introduction

On their journey from Egypt to Mount Sinai, the Jewish people confronted two pivotal 
battles – one against Pharaoh’s forces and the other against the nation of Amalek. G-d’s 
distinct commands for each conflict teach us which spiritual battles we should wage 

with our own powers and which we should leave for G-d to wage for us. 

Pharaoh threatened the Jews from behind; he was blocking their path back to Egypt. In that 
instance, G-d instructed the Jews, “G-d will fight for you, and you shall remain silent.” By con-
trast, when the armies of Amalek attacked, positioning themselves between the Jews and their 
destiny at Sinai, G-d called for an active response: “Go out and battle Amalek.”

The Rebbe expands this historical narrative into a timeless lesson about confronting ob-
stacles to spiritual growth. Material challenges might not demand direct combat, but anything 
blocking the path to Torah must be fought with all necessary means. 

More specifically, the Rebbe explains the nature of Amalek’s challenge, asher korcha bade­
rech, which can be understood as meaning “who cooled you off on the way.” Amalek fights 
against the Jews by cooling off their fervor for the Torah; not by saying that the Torah is wrong, 
but that there is no need to be excited about studying and observing it. This is a conflict the Jews 
must face head on.

Who is able to battle Amalek? Anshei Moshe, “Moshe’s men,” people bonded with a Jewish 
leader who is totally identified with the Torah’s wisdom.

How can we fight Amalek’s attempt to “cool” our enthusiasm for the Torah? By following the 
guidance of a Moshe – a mentor who embodies the Torah’s guidance.

Beshallach II  |  חלשב ב
Adapted from sichos delivered on Yud Shvat, 5716 (1956) 



PAR SHAS Beshall ach I I  |   A Bat tle against Spiritual Frigidit y17

א. וֶֶוען דִִי אִִידְְן זַַיְְנֶֶיען גֶֶעגַַאנְְגֶֶען פוּּן מִִצְְרַַיִִם 
זֵֵיי  ן  הָָאבְּ�ְ תּּוֹֹרָָה,  דִִי  זַַיְְין  ל  מְְקַַ�בֵֵּ סִִנַַיי  הַַר  צוּּם 
גֶֶעהַַאט אוֹֹפְְין וֶֶועג צְְוֵֵויי מִִלְְחָָוֹֹמת: דִִי מִִלְְחָָמָָה 

רְְעֹֹה'ן אוּּן דִִי מִִלְְחָָמָָה מִִיט עֲֲמָָלֵֵק'ן. ַ מִִיט �פַּ

אִִין הַַיְְינְְטִִקֶֶיער סֶֶדְְרָָה דֶֶערְְצֵֵלְְייט דִִי תּּוֹֹרָָה 
דִִי  וִִוי  רֵֵךְְ  יִִתְְ�בָָּ ם  ֵ � הַַשֵּׁ� פוּּן  אָָנְְזָָאג  דֶֶעם  וֶֶועגְְן 
יי  �בַַּ מִִלְְחָָוֹֹמת.  דֶֶייע  �בֵֵּ יי  �בַַּ פִִרְְין  זִִיךְְ  זָָאלְְן  אִִידְְן 
"ה'  צִִויוּּי  דֶֶער  גֶֶעוֶֶוען  אִִזי  רְְעֹֹה  ַ �פַּ מִִלְְחֶֶמֶֶת 
וּּן" )גָָ־ט וֶֶועט פַַאר  חֲֲרִִׁשׁי ם �תַַּ חֵֵם לָָכֶֶם וְְאַַ�תֶֶּ יִִ�לָָּ
וַַויְְגְְין(,  ְ אַַיְְיךְְ מִִלְְחָָמָָה הַַאלְְטְְן אוּּן אִִרי זָָאלְְט שְׁ�
עֲֲמָָלֵֵק"  חֵֵם �בַַּ יי מִִלְְחֶֶמֶֶת עֲֲמָָלֵֵק – "צֵֵא הִִ�לָָּ אוּּן �בַַּ
עֲֲמָָלֵֵק'ן(,  מִִיט  מִִלְְחָָמָָה  הַַאלְְט  אַַוֹֹרסי  )גֵֵיי 
מִִיּּוּּת. ְ וּּט אִִין גַַשְׁ� ׁשׁ ָ וָָואס מֵֵיינְְט אוֹֹיךְְ מִִלְְחָָמָָה �פָּ

ב. דֶֶער חִִלּּיוּּק פוּּן דִִי צְְוֵֵויי מִִלְְחָָוֹֹמת אִִזי:

רְְעֹֹה אִִזי גֶֶעוֶֶוען הִִינְְטֶֶער דִִי אִִידְְן. עֶֶר אִִזי  ַ �פַּ
ארְְג  ן דִִי אִִידְְן אוּּן דֶֶעם �בַַּ ְ טַַאנֶֶען צְְוִִושְׁי� ְ נִִיט גֶֶעשְׁ�
גָָה  "הַַ�דָָּ דֶֶעם  מִִיט  אִִידְְן  דִִי  ן  ְ צְְוִִושְׁי� נָָאר  סִִנַַיי, 
"וְְאִִכְְלוּּ  דֶֶעם  מִִיט  מִִצְְרַַיִִם",  בְּ�ְ נֹֹאכַַל  ר  ֶ אֲֲשֶׁ�
אַַז  רִִעֶֶין  ְ גֶֶעשְׁ� הָָאט  רְְעֹֹה  ַ �פַּ הָָאָָרֶֶץ".  חֵֵלֶֶב  אֶֶת 
מִִצְְרַַיִִם,  אֶֶרֶֶץ  טוּּב  צוּּם  צוּּלָָאזְְן  נִִיט  וֶֶועט  עֶֶר 
רְְעֹֹה'ס  ַ �פַּ  – זַַיְְנֶֶיע  וֶֶוערְְן  וֶֶועט  מֶֶען  אַַז  סַַיְְידְְן, 
ן תּּוֹֹרָָה  ן אִִידְְן אוּּן מַַ�תַַּ ְ ער צְְוִִושְׁי� – עֲֲבָָדִִים, אָָ�בֶֶּ
טַַאנֶֶען. דֶֶערְְפַַאר אִִזי גֶֶעוֶֶוען  ְ אִִזי עֶֶר נִִיט גֶֶעשְׁ�
ם  וְְאַַ�תֶֶּ לָָכֶֶם  חֵֵם  יִִ�לָָּ ה'   – סֵֵדֶֶר  דֶֶער  דֶֶעם  אִִין 

וּּן. חֲֲרִִׁשׁי �תַַּ

Two Challenges

1. On their journey from Egypt to Mount 
Sinai to receive the Torah, the Jews con-
fronted two wars: one against Pharaoh and 
another against Amalek.

This week’s Torah reading describes 
G-d’s distinct commands how the Jews were 
to conduct themselves in each battle. For 
the confrontation with Pharaoh, G-d in-
structed,1 “G-d will fight for you, and you 
shall remain silent.” However, for the war 
with Amalek, He commanded,2 “Go out and 
battle Amalek” – directing them to also3 en-
gage in actual physical combat.

Between the Sea and the Torah

2. There was a fundamental difference 
between these two wars. Pharaoh and his 
army pursued the Jews from behind; he 
did not stand between them and Mount 
Sinai. Instead, he blocked their path back 
to their former life – to “the fish which we 
ate in Egypt,”4 a land where the Jews had 
been promised, “you shall eat the fat of the 
land.”5 Pharaoh had declared that the Jews 
could only enjoy Egypt’s abundance if they 
remained his servants. Since he posed no 
obstacle to receiving the Torah, the Jews 
were instructed, “G-d will fight for you, and 
you shall remain silent.”

A Battle against Spiritual Frigidity

1. Shmos 14:14. 

2. Ibid. 17:9. It was Moshe who 
relayed the Divine command to the 
Jewish people.

3. By adding the word “also,” the 
Rebbe is implying that while the 
Jews would combat Amalek on the 
physical plane, simultaneously, there 

was a spiritual conflict in the higher 
realms.

4. Bamidbar 11:5.

5. Bereishis 45:18. 



פרשת חלשב ב   |   לקוטי שיחות 18

The armies of Amalek, however, positioned them-
selves between the Jewish people and Mount Sinai. 
Here, the issue was not about preventing the Jews 
from entering a good and prosperous land. Instead, 
the armies of Amalek were blocking passage through 
the desert – the place where, as our Sages explain in 
Midrash Tanchuma,6 the Torah was specifically des-
tined to be given. Amalek attempted to prevent the 
Jews from advancing to receive the Torah.

This is why they were commanded to actively 
battle Amalek. When facing an obstacle and an im-
pediment to receiving the Torah, a Jew must take 
whatever action is necessary to clear the path. Amalek 
was descended from Esav, and we have been taught,7 
“The voice is the voice of Yaakov, but the hands are 
the hands of Esav,” meaning that “the hands” – vio-
lent action – is the lot of Esav and his descendants, as 
it is written, “By your sword you shall live.” Never-
theless, although this is generally not the Jewish path, 
whenever anything blocks them from receiving the 
Torah, Jews should not calculate what is fitting ac-
cording to their nature, but should proceed. They 
must use all ways and means possible to advance, as 
long as this will enable them to receive the Torah and 
unite with it.

This is why an actual, physical war was waged 
against Amalek. Even so, while engaging in it, the 
Jews’ approach was not to suggest that “my strength 
and the might of my hand”8 are the source of success. 
Rather, it was a war waged for G-d’s sake, to enable 
His manifestation in this world, since, as our Sages 
taught, neither G-d’s name nor His throne is com-
plete until the seed of Amalek is obliterated.9

The Power to Defeat Amalek

3. Since the war with Amalek was fought for the 
sake of receiving the Torah, the war as a whole with 

6. Midrash Tanchuma, Parshas Ba­
midbar, sec. 6.

7. Bereishis 27:22.

8. Devarim 8:17.

9. Rashi, Shmos 17:16; Midrash Tan­
chuma, Parshas Ki Seitzei, sec. 11.

טַַאנֶֶען  ְ גֶֶעשְׁ� אִִזי  עֲֲמָָלֵֵק  דַַאקֶֶעגְְן 
ארְְג סִִנַַיי  ן דִִי אִִידְְן מִִיט דֶֶעם �בַַּ ְ צְְוִִושְׁי�
– אוּּן דָָא הָָאט זִִיךְְ נִִיט גֶֶעהַַאנְְדְְלְְט 
נָָאר  וּּרְְחָָבָָה  טוֹֹבָָה  אֶֶרֶֶץ  אַַן  וֶֶועגְְן 
ר, וִִוי דִִי רַַזַַ"ל זָָאגְְן אִִין  וֶֶועגְְן אַַ מִִדְְ�בָָּ
אִִזי  תּּוֹֹרָָה  דִִי  אַַז  נְְחוּּמָָא  �תַַּ מִִדְְרַַׁשׁ 
ר –  ן גֶֶעוָָוארְְן דַַוְְקָָא אִִין מִִדְְ�בָָּ גֶֶעגֶֶעבְּ�ְ
גֵֵיין  אִִידְְן  דִִי  גֶֶעלָָאזְְן  נִִיט  הָָאט  אוּּן 

ל זַַיְְין דִִי תּּוֹֹרָָה. מְְקַַ�בֵֵּ

ב  עַַת עֶֶס אִִזי דָָא אַַ וֹֹמנֵֵעַַ וּּמְְעַַ�כֵֵּ ַ שַׁ� בְּ�ְ
 – הַַאלְְטֶֶער  ְ אָָ�פְּ אוּּן  טֶֶערֶֶער  ְ שְׁ� אַַ   –
הַַקּּוֹֹל  הֲֲגַַם  אִִזי  הַַתּּוֹֹרָָה,  לַַת  קַַ�בָָּ צוּּ 
יָָדַַיִִם  ו,  עֵֵשָׂ�ָ יְְדֵֵי  דַַיִִם  וְְהַַ�יָָּ יַַעֲֲקֹֹב  וֹֹקל 
אִִזי  דָָאס  ו'ן,  עֵֵשָׂ�ָ וּ�צ  יךְְ  �יָָּ ַ שַׁ� זַַיְְנֶֶיען 
ךָָ  חַַרְְבְּ�ְ וְְעַַל  טֵֵייט  ְ וִִוי עֶֶס שְׁ� חֵֵלֶֶק,  זַַיְְין 
ער עֶֶס אִִזי דָָא אַַ  אלְְד אָָ�בֶֶּ תִִחְְיֶֶה, וִִו�בַּיַ
רֶֶעכְְנְְט  הַַתּּוֹֹרָָה,  לַַת  קַַ�בָָּ צוּּ  טֶֶערֶֶער  ְ שְׁ�
בּּוֹֹוֹֹנת  ְ חֶֶשְׁ� קֵֵנֶֶייע  מִִיט  נִִיט  זִִיךְְ  מֶֶען 
אוּּן  וֶֶועגְְן  אַַלֶֶע  אוֹֹיף  גֵֵייט  מֶֶען  אוּּן 
י מֶֶען זָָאל נָָאר  ים, אַַ�בִִּ אִִין אַַלֶֶע אוֹֹפַַ�נִִּ
ל זַַיְְין דִִי תּּוֹֹרָָה אוּּן פַַארְְאֵֵנִִייקְְין  מְְקַַ�בֵֵּ

זִִיךְְ מִִיט אִִרי.

וָָואס  טַַעַַם,  דֶֶער  אִִזי  דָָאס  אוּּן 
מִִיט  גֶֶעהַַאלְְטְְן  מִִלְְחָָמָָה  הָָאט  מֶֶען 
מִִיּּוּּת. עֶֶס אִִזי  ְ וּּט אִִין גַַשְׁ� ׁשׁ ָ עֲֲמָָלֵֵק'ן �פָּ
ֹחִִי וְְעוֹֹצֶֶם  נִִיט גֶֶעוֶֶוען קֵֵיין עִִנְְיָָן פוּּן �כֹּ
יָָדִִי, נָָאר עֶֶס אִִזי גֶֶעוֶֶוען אַַן עִִנְְיָָן פוּּן 
לֵֵם  ָ שָׁ� ם  ֵ � הַַשֵּׁ� אֵֵין  וָָואס  לַַה',  מִִלְְחָָמָָה 
זַַרְְעוֹֹ  חֶֶה  �מָָּ �יִִּ ֶ שֶׁ� עַַד  לֵֵם  ָ שָׁ� א  �סֵֵּ הַַ�כִִּ וְְאֵֵין 
טְְנְְס  ְ ערְְשְׁ� אוֹֹ�בֶּיֶ )דֶֶעם  עֲֲמָָלֵֵקא  ל  ֶ שֶׁ�
טוּּל זַַיְְנֶֶיען נִִיט גַַאנְְץ  ְ נָָאמֶֶען אוּּן זַַיְְין שְׁ�
גֶֶעמֶֶעקְְט  ְ אָָ�פְּ וֶֶועלְְן  עֶֶס  וַַואנֶֶען  זי  �בִִּ

וֶֶוערְְן דִִי קִִינְְדֶֶער פוּּן עֲֲמָָלֵֵק'ן(.

ד דֶֶעם וָָואס דִִי מִִלְְחָָמָָה מִִיט  ג. מִִ�צַַּ
לַַת  קַַ�בָָּ צוּּלִִבּּי  גֶֶעוֶֶוען  אִִזי  עֲֲמָָלֵֵק'ן 



PAR SHAS Beshall ach I I  |   A Bat tle against Spiritual Frigidit y19

all its details was connected with Moshe, our 
teacher, the one who “received the Torah from 
Sinai.”10 Moshe initiated the battle; it was he 
who told Yehoshua,11 “Choose men for us and 
go out and fight Amalek.” 

The battle began with Moshe’s prayer and it 
was conducted by Moshe’s handpicked men. As 
explained in Chassidic teachings,12 the phrase, 
“choose men for us,” implies that the men cho-
sen for the war were Moshe’s men, and they 
were identified with him. Moreover, the victory 
came about through Yehoshua, Moshe’s faithful 
attendant.

Tapping Transcendent Energies

4. The victory of  the Jewish people in the war 
with Amalek surpassed the bounds of nature. 
According to natural law, Amalek should have 
prevailed since, as the Talmud Yerushalmi13 re-
lates, the Amalekites were skilled in sorcery and 
selected soldiers who – according to the astro-
logical patterns – were destined to live and not 
die in battle. Although they sent such men into 
battle, the Jews defeated them.

This victory was possible because when one 
goes to war armed with the power of the Torah, 
he achieves victory in a way that is not bound 
by the patterns determined by nature. Since, as 
mentioned, these were Moshe’s men, each one 
of them knew that when going to fight Amalek, 
he was not proceeding with his own strength 
and might. Instead, he was going as an emissary 
of, and with the power of, Moshe, acting as an 
emissary of – and with the power of – the Torah. 
Therein lay the key to their victory.

10. Avos 1:1.

11. Ibid. 17:9.

12. Torah Or, p. 83b; Sefer 

HaMaamarim 5709, pp. 51, 66.

13. Talmud Yerushalmi, Rosh Ha-
Shanah 3:8.

מִִיט  מִִלְְחָָמָָה  דִִי  אִִזי  דֶֶערְְפַַאר  הַַתּּוֹֹרָָה, 
פַַארְְבּּוּּנְְדְְן  גֶֶעוֶֶוען  רָָטִִים,  ְ �פְּ אִִרֶֶיע  אַַלֶֶע 
ל  קִִ�בֵֵּ וֶֶועלְְכֶֶער  דֶֶער   – נוּּ  רַַ�בֵֵּ ה  ֶ מֹֹשֶׁ� מִִיט 

נַַיי. תּּוֹֹרָָה מִִ�סִִּ

פוּּן  גֶֶעשְְׁטַַאמְְט  הָָאט  מִִלְְחָָמָָה  דִִי 
וג'  חַַר  בְּ�ְ גֶֶעזָָאגְְט  הָָאט  ה  ֶ מֹֹשֶׁ�  – ה'ן  ֶ מֹֹשֶׁ�
הָָאט  מִִלְְחָָמָָה  דִִי  עֲֲמָָלֵֵק.  �בַַּ חֵֵם  הִִ�לָָּ וְְצֵֵא 
פוּּן  ה  פִִ�לָָּ �תְְּ דֶֶער  מִִיט  אָנְְגֶֶעוֹֹהיבְְּן  זִִיךְְ 
ה,  ֶ מֹֹשֶׁ� י  ֵ אַַנְְשֵׁ� דוּּרְְךְְ  זִִיךְְ  גֶֶעפִִירְְט  ה'ן,  ֶ מֹֹשֶׁ�
סוּּק  ָ טֵֵייט אִִין חֲֲסִִדיוּּת אוֹֹפְְין �פָּ ְ וִִוי עֶֶס שְׁ�
ה, אוּּן דֶֶער  ֶ י מֹֹשֶׁ� ֵ ים – אַַנְְשֵׁ� ִ חַַר לָָנוּ אֲֲנָָשִׁ� בְּ�ְ
 – עַַ  ֻ יְְוֹֹהשֻׁ� דוּּרְְךְְ  גֶֶעקוּּמֶֶען  אִִזי  נִִצָָּוֹֹחן 

ה. ֶ רֵֵת מֹֹשֶׁ� ָ מְְשָׁ�

מִִלְְחֶֶמֶֶת  אִִין  אִִידְְן  פוּּן  וֹֹחן  נִִ�צָָּ דֶֶער  ד. 
טֶֶבַַע.  פוּּן  הֶֶעכֶֶער  גֶֶעוֶֶוען  אִִזי  עֲֲמָָלֵֵק 
גֶֶעדַַארְְפְְט  עֲֲמָָלֵֵק  וָָואלְְט  טֶֶבַַע  י  ִ �פִּ עַַל 
לְְמִִיב  ַ יְְרוּּשַׁ� אִִין  זָָאגְְט  עֶֶר  וִִוי  זַַיְְין,  חַַ  מְְנַַ�צֵֵּ
הָָאט  עֶֶר  אוּּן  הָָיָָה,  פָָן  ְ שְׁ� �כַַּ עֲֲמָָלֵֵק  אַַז 
וָָואס  ן  ְ מֶֶענְְטשְׁ� אַַזֶֶעלְְכֶֶע  ן  אוֹֹסְְיגֶֶעקְְלִִיבְּ�ְ
אוּּן  ן,  לֶֶעבְּ�ְ בַַע  הַַ�טֶֶּ סֵֵדֶֶר  י  ִ �פִּ עַַל  דַַארְְפְְן 
אוּּן  מִִלְְחָָמָָה.  אִִין  קְְיט  ִ גֶֶעשִׁ� עֶֶר  הָָאט  זֵֵיי 
חַַ  מְְנַַ�צֵֵּ אִִים  מֶֶען  הָָאט  פוּּנְְדֶֶעסְְטְְוֶֶועגְְן 
אוֹֹיף  גֵֵייט  מֶֶען  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ וַַויְְיל  גֶֶעוֶֶוען, 
ן  אוֹֹיבְּ�ְ וִִוי  אוּּן   – הַַתּּוֹֹרָָה,  כֹֹחַַ  בְּ�ְ מִִלְְחָָמָָה 
אַַז  ה",  ֶ מֹֹשֶׁ� י  ֵ "אַַנְְשֵׁ� וֶֶועגְְן  דֶֶערְְמָָאנְְט 
גֶֶעגַַאנְְגֶֶען  אִִזי  וֶֶועלְְכֶֶער  אֵֵנֶֶייער  יֶֶעדֶֶער 
גֶֶעוואוּּסְְט  הָָאט  עֲֲמָָלֵֵק  מִִלְְחֶֶמֶֶת  וּ�צ 
נָָאר  יָָוֹֹד  וְְעוֹֹצֶֶם  כֹֹוֹֹח  בְּ�ְ נִִיט  גֵֵייט  עֶֶר  אַַז 
ה,  ֶ מֹֹשֶׁ� פוּּן  כּּוֹֹחַַ  מִִטְְין  אוּּן  לִִחיוּּת  ְ שְׁ� אִִין 
לִִחיוּּת וּּבְְכֹֹחַַ הַַתּּוֹֹרָָה – דֶֶעמָָאלְְט אִִזי  ְ שְׁ� �בִִּ

בַַע. רֶֶךְְ הַַ�טֶֶּ חַַ לְְמַַעְְלָָה מִִ�דֶֶּ מֶֶען מְְנַַ�צֵֵּ



פרשת חלשב ב   |   לקוטי שיחות 20

14. Devarim 25:18.

15. See Likkutei Sichos, Vol. 2, p. 
387ff. (translated in Selections from 
Likkutei Sichos, Festivals, Vol. 1, p. 
449ff.).

16. Midrash Tanchuma, Parshas 

Ki Seitzei, sec. 9. As stated in that 
source, when the Jews left Egypt, all 
the other nations were terrified of 
them. It was like a boiling bathtub 
to which no one would draw near. 
The analogy continues: One reckless 
individual jumped in. Although he 

was scalded, he cooled off the tub 
for others. Similarly, after Amalek 
attacked the Jews, although they 
suffered a crushing defeat, the other 
nations were not scared of the Jews 
to the same degree.

17. Shmos 18:1.

Not Merely a Historical Event

5. The commandment to remember Amalek 
applies every day. Therefore, the above instruc-
tion also applies regarding the battle with the 
spiritual Amalek that we face daily. The Torah14 
describes Amalek’s attack, using the words, asher 
korcha, which literally mean, “who encountered 
you.” However, kor shares its root with the word 
kar, meaning “cold,” allowing for the interpreta-
tion that Amalek “cooled you off.” Their attack 
cooled the fervor of the Jewish people for re-
ceiving the Torah.15

At that time, the Jewish people were aflame 
with the greatest enthusiasm for the Torah they 
were about to receive. Their zeal was so great that 
it affected even the nations of the world, as illus-
trated by the parable of the boiling bath offered 
by Midrash Tanchuma16 – all the nations saw that 
the Jews were like a flaming fire. At that juncture 
in time, Amalek came to cool the Jewish people 
from their enthusiasm to receive the Torah.

From this story, we learn how to proceed 
when there is something that cools our enthu-
siasm for the Torah: a) We must employ every 
means possible to fight against it, doing what-
ever is necessary so that we receive the Torah, 
and b) we must know that this is not accom-
plished through our own strength and might, 
but through the power of Moshe, which is the 
power of Torah.

A Catalyst for Revelation

6. Regarding the verse beginning,17 “Yisro 

אִִזי  עֲֲמָָלֵֵק  זְְכִִירַַת  פוּּן  מִִצְְוָָה  דִִי  ה. 
דָָאס  אִִזי  מֵֵלָָיא  בְּ�ְ טָָאג.  יֶֶעדְְן  דָָאךְ� 
נְְדֶֶערְְמָָאנְְטֶֶע אַַ וֹֹהרָָאָָה – אָָנְְוַַויְְזיוּּנְְג  אוֹֹיבְּ�ְ
עֲֲמָָלֵֵק  מִִטְְין  מִִלְְחָָמָָה  דֶֶער  אוֹֹיף  אוֹֹיךְְ   –

הָָרוּּחְְנִִי פוּּן יֶֶעדְְן טָָאג.

ר קָָרְְךָָ", עֶֶר  ֶ טֵֵייט "אֲֲשֶׁ� ְ אוֹֹיף עֲֲמָָלֵֵק'ן שְׁ�
קָָאךְְ  זֵֵעֶֶייר  פוּּן  אִִידְְן  גֶֶעקִִלְְיט  ְ אָָ�פְּ הָָאט 

לַַת הַַתּּוֹֹרָָה. אוּּן הִִתְְלַַהֲֲבוּּת צוּּ קַַ�בָָּ

טַַאנֶֶען  ְ גֶֶעשְׁ� זַַיְְנֶֶיען  אִִידְְן  עַַת  ַ שַׁ� בְּ�ְ
אַַזַַא  הִִתְְלַַהֲֲבוּּת,  גְְרֶֶעסְְטֶֶער  דֶֶער  אִִין 
הִִתְְלַַהֲֲבוּּת וָָואס הָָאט גֶֶע'פּּוֹֹעֵֵל'ט אֲֲפִִילוּּ 
טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  וִִוי  הָָעוֹֹלָָם,  אוּּמּּוֹֹת  דִִי  אוֹֹיף 
פוּּן  נְְחוּּמָָא  �תַַּ מִִדְְרַַׁשׁ  אִִין  ל  ָ מָָשָׁ� דֶֶער 
וַַואנֶֶע(,  קָָאכֶֶעדִִקֶֶיע  )אַַ  וֹֹרתַַחַַת  טִִי  אַַמְְ�בַַּ
אַַ פְְלַַאם  אִִזי  אַַז דָָאס  גֶֶעזֶֶען  ן  אַַלֶֶע הָָאבְּ�ְ
עֲֲמָָלֵֵק  גֶֶעקוּּמֶֶען  אִִזי  דֶֶעמָָאלְְט  פַַיְְיעֶֶר, 
הִִתְְלַַהֲֲבוּּת  דֶֶער  פוּּן  אִִידְְן  קִִלְְין  ְ אָָ�פְּ אוֹֹיף 

ל זַַיְְין דִִי תּּוֹֹרָָה. צוּּ גֵֵיין מְְקַַ�בֵֵּ

עַַת עֶֶס גֶֶעפִִינְְט זִִיךְְ אַַ זַַאךְְ וָָואס  ַ שַׁ� אוּּן בְּ�ְ
אוֹֹיף  מִִרי  ן  הָָאבְּ�ְ תּּוֹֹרָָה,  פוּּן  אָָפּּ  קִִלְְיט 
דֶֶערְְמָָאנְְט:  ן  אוֹֹיבְּ�ְ וִִוי  אָָנְְוַַויְְזיוּּנְְג  דִִי  דֶֶעם 
א(אַַ ז מֶֶען דַַארְְף נוּּצְְן אַַלֶֶערְְלֵֵיי מִִטְְילֶֶען, 
י  אַַ�בִִּ דֶֶעם,  מִִיט  הַַאלְְטְְן  מִִלְְחָָמָָה  אוֹֹיף 
דַַארְְף  ב(מֶֶ ען  תּּוֹֹרָָה.  דִִי  זַַיְְין  ל  מְְקַַ�בֵֵּ נָָאר 
וְְעוֹֹצֶֶם  כֹֹוֹֹח  בְּ�ְ נִִיט  עֶֶס  אַַז מֶֶען טוּּט  וִִוסְְין 
סְְט־ זֶֶעלְְבְּ�ְ אוּּן  כּּוֹֹחַַ  אֵֵייגֶֶענֶֶעם  )מִִטְְין  יָָוֹֹד 
כֹֹחַַ  בְּ�ְ ה,  ֶ מֹֹשֶׁ� ל  ֶ שֶׁ� כֹֹוֹ�ח  בְּ�ְ נָָאר  קְְרַַאפְְט( 

הַַתּּוֹֹרָָה.

זָָאגְְן  יִִתְְוֹֹר,  מַַע  ְ שְׁ� וַַ�יִִּ סוּּק  ָ �פָּ אוֹֹפְְין  ו. 



PAR SHAS Beshall ach I I  |   A Bat tle against Spiritual Frigidit y21

18. Zevachim 116a, and Mechilta and 
Rashi on the verse.

19. Shmos 18:11.

20. Zohar, Vol. II, p. 67b.

21. See the maamarim entitled 
Heichultzu, Likkutei Torah, Bamid-

bar, p. 85d ff., the maamar entitled 
Heichultzu, 5659, et al.

heard,” our Sages ask,18 “What news did he hear that 
caused him to come?” [and they answer,] “The war 
with Amalek.” The news of the Jews’ victory reached 
even as far as Midian, where Yisro resided. As result of 
hearing that news, Yisro declared,19 “Now I know that 
G-d is greater than all the deities.” 

As explained in the Zohar,20 his declaration 
prepared the setting for the Giving of the Torah. Sim-
ilarly, at present, going forth to battle the spiritual 
Amalek with the power of Moshe will have an all-en-
compassing impact, affecting even Midian,21 the 
nation which is the spiritual counterpart of friction 
and strife, the force preventing unity. This will serve 
as preparation for the revelation and the reception 
of the inner dimensions of Torah that will be made 
known by Mashiach. May this take place speedily in 
our days.

 – וּּבָָא  מַַע  ָ שָׁ� מוּּעָָה  ְ � שְּׁ� מַַה  רַַזַַ"ל 
הָָאט  מוּּעָָה  ְ שְׁ� דִִי  עֲֲמָָלֵֵק.  מִִלְְחֶֶמֶֶת 
אוּּן  מִִדְְיָָן.  אִִין  אוֹֹיךְְ  דֶֶערְְלַַאנְְגְְט 
גֶֶעזָָאגְְט  הָָאט  יִִתְְוֹ�ר  וָָואס  דָָאס 
הֲֲכָָנָָה  אַַן  גֶֶעוֶֶוען  אִִזי  י,  יָָדַַעְְ�תִִּ ה  עַַ�תָָּ
אִִין  טֵֵייט  ְ שְׁ� עֶֶס  וִִוי  תּּוֹֹרָָה,  ן  מַַ�תַַּ צוּּ 

זֹֹהַַר.

מֶֶען  אַַז  אִִיצְְטֶֶער,  אוֹֹיךְְ  אַַוֹֹזי 
מִִיט  הַַאלְְטְְן  מִִלְְחָָמָָה  גֵֵיין  וֶֶועט 
ל  ֶ שֶׁ� כֹֹוֹֹח  בְּ�ְ אוּּן  הָָרוּּחְְנִִי  עֲֲמָָלֵֵק  דֶֶעם 
ה, וֶֶועט דָָאס פּּוֹֹעֵֵל'ן אוּּמֶֶעטוּּם  ֶ מֹֹשֶׁ�
אֲֲפִִילוּּ אִִין מִִדְְיָָןג, אוּּן דָָאס וֶֶועט זַַיְְין 
נִִימִִיּּוּּת  ְ �פְּ לַַת  וְְקַַ�בָָּ גִִלּּיוּּי  צוּּ  הֲֲכָָנָָה  אַַ 
זַַיְְין  ה  מְְגַַ�לֶֶּ וֶֶועט  וָָואס עֶֶס  הַַתּּוֹֹרָָה, 
מְְהֵֵרָָה בְְיָָמֵֵניוּּ אָָמֵֵן. חַַי צִִדְְקֵֵנוּּ �בִִּ ִ מָָשִׁ�

)משיחת יו”ד שבט, תשט”ז(

פ	ישור שר״י על התהרו ומשת יז, טז. א(
ר	אש הנשה וסף רפק ג. ב(

תהרו  לקוטי  )אין  החלצו  דשורי  ז	ע  ג(
שרפת מטות ובהמכ מקומות(.



טב”ו בשט22   |   לקוטי שיחות

Introduction

The timing of Tu BeShvat, the New Year for Trees, is the subject of a difference of opinion 
between two great schools of Talmudic logic – the School of Shammai and the School of 
Hillel. They debated whether to commemorate this day on the first or the fifteenth of the 

month, but their discussion reached far deeper than a simple question of calendar dates. 

At its core, their debate revealed fundamentally different views of how spiritual reality inter-
sects with our physical world. Should we focus on what is hidden and possible, as the School of 
Shamai and the School of Hillel maintains? 

This question touches every aspect of our spiritual lives.

Taking us past the theoretical debate, the Rebbe explains how this holiday speaks to our 
capacity to grow and influence others. Just as a tree produces fruit that contains seeds for future 
trees, each of us has the power to nurture the people with whom we come in contact and inspire 
new growth in Jewish life. Through this lens, Tu BeShvat becomes not just a New Year for Trees, 
but a day that celebrates our own potential to create lasting spiritual impact.

15 Shevat  |  טב”ו בשט
Adapted from a sichah delivered on Shabbos Parshas Beshalach, Tu BeShvat, 5716 (1956)

15 SHEVAT

ט”ו בשבט



23 15 She vat |  What Trees Te ach

אִִיז  בָָט  ְ שְׁ� �בִִּ ר  עָָשָׂ�ָ ה  ָ � חֲֲמִִשָּׁ� א. 
כָָאטׁשׁ  לְְאִִילָָוֹֹנת.  נָָה  ָ � הַַשָּׁ� רֹֹאׁשׁ 
אִִין  א  לוּּגְְ�תָָּ ְ �פְּ אַַ  דָָא  אִִיז  עֶֶס 
אי הַַאלְְטְְן אַַז  �מַַּ ַ ית שַׁ� דֶֶעם, אוּּן �בֵֵּ
אֶֶחָָד  נָָה לְְאִִילָָוֹֹנת אִִיז �בְְּ ָ � רֹֹאׁשׁ הַַשָּׁ�
ית  �בֵֵּ ער,  אָָ�בֶֶּ דָָאךְְ  אִִיז  בָָט,  ְ שְׁ� �בִִּ
בֵֵית  כְּ�ְ הֲֲלָָכָָה  ל  הִִ�לֵֵּ וּּבֵֵית  אי  ַ �מַּ ַ שַׁ�
אי  �מַַּ ַ ית שַׁ� ל, אוּּן נָָאךְְ מֶֶער, �בֵֵּ הִִ�לֵֵּ
נָָהא. ְ ל אֵֵינָָהּּ מִִשְׁ� ית הִִ�לֵֵּ מְְקוֹֹם �בֵֵּ �בִִּ

יאוּּר אִִין  קֶֶען מֶֶען זָָאגְְן דֶֶעם �בִִּ
דֶֶעם:

עֶֶטְְלֶֶעכֶֶע  אִִין  גֶֶעפִִינֶֶען  מִִיר 
ית  �בֵֵּ אַַז  "ס,  ַ שַׁ� אִִין  עֶֶרְְטֶֶער 
ֹחַַ  �כֹּ תַַר  �בָָּ אָָזְְלִִינָָן  הַַאלְְטְְן,  אי  �מַַּ ַ שַׁ�
ית  הֶֶעְְלֵֵם, אוּּן �בֵֵּ וִִוי עֶֶר אִִיז נָָאךְְ �בְְּ
תַַר פּּוֹֹעֵֵל  ל הַַאלְְטְְן, אָָזְְלִִינָָן �בָָּ הִִ�לֵֵּ

וְְגִִילּּוּּי.

ל: ָ לְְמָָשָׁ�

מֵֵאֵֵימָָתַַי  ב  בַַׁשׁ �דְְּ חַַלּּוֹֹת  א( 
ית  �בֵֵּ קֶֶה  ְ מַַשְׁ� וּּם  ׁ מִִשּׁ� אוֹֹת  �מְְּ ַ מִִ�טַּ
 – הַַרְְהֵֵר  �יְְּ ֶ � מִִשֶּׁ� אוֹֹמְְרִִים  אי  �מַַּ ַ שַׁ�

The Difference in the Sages’ Spiritual Source

1. The Fifteenth of Shvat, Tu BeShvat, is the New Year 
for Trees. True, there is a dispute about this in the Tal-
mud.1 The School of Shammai holds that the New Year 
for Trees should be commemorated on the first of Shvat, 
while the School of Hillel maintains that the commemora-
tion should be on Tu BeShvat, the fifteenth of the month. 
However, by and large, when there is a dispute between 
the School of Shammai and the School of Hillel, the 
halachah follows the School of Hillel.2 Furthermore, our 
Sages teach3 that in comparison to the teachings of the 
School of Hillel, the teachings of the School of Shammai 
are not considered relevant in determining halachah. Ac-
cordingly, we mark the day on the fifteenth of the month.

In general, the motivating principle behind the differ-
ence in approach between the School of Shammai and 
the School of Hillel can be explained as follows: There 
are many instances in the Talmud where the School 
of Shammai determines halachic rulings based on the 
koach, the potential as it exists in a concealed state be-
fore it actually becomes manifest. By contrast, the School 
of Hillel considers what is actualized and revealed – the 
poel – as the determining factor.4

Here are two examples of this fundamental difference 
in approach:

These two schools differed regarding when the honey 
in honeycombs is considered a liquid and, therefore, be-
comes susceptible to the additional stringencies regarding 
ritual impurity associated with liquids. As we read in the 
Talmud, “The School of Shammai says: ‘From the time 
one decides to [extract the honey].’ ”5 In other words, the 

What Trees Teach

1. Rosh Hashanah 2a.

2. See Eruvin 13b.

3. Berachos 36b.

4. See Likkutei Sichos, Vol. 6, p. 69ff. 
(translated in Selections from Likkutei 
Sichos, Shmos, p. 137ff.), where the 

difference of opinion between the 
two schools is explained in depth.

5. Uktzin 3:11.



טב”ו בשט 24   |   לקוטי שיחות

matter is determined by the potential even though it 
is still in a concealed state. However, “The School of 
Hillel says: ‘From when one actually crushes [the hon-
eycomb],’ ” determining the law in accordance with the 
actual and revealed state of the honey.

Similarly, there is a difference between the two schools 
regarding the number of Chanukah lights kindled each 
night:6 

“The School of Shammai says: ‘On the first day, one 
kindles eight lights, and from then on decreases [the 
number each day].’ The School of Hillel says: ‘On the 
first day, one kindles one candle, and from then on in-
creases [the number each day].’ ” The reasoning of the 
School of Shammai is that the number of lights is deter-
mined by how many days are yet to come – the potential 
as it exists in a concealed state; i.e., since there are eight 
days of Chanukah, the first day possesses the potential 
of all eight. The logic of the School of Hillel is that the 
number of lights depends on how many days have al-
ready passed – the actualized and revealed state.

As a whole, the School of Shammai views every enti-
ty according to the full measure of its potential: what it 
could be, what hidden powers it possesses. The School 
of Hillel rules according to how the matter actually ex-
ists in its revealed form.

The root of this distinction is this: The School of 
Shammai derives from the realm of gevuros, Divine 
might,7 and its Divine service follows the path of ele-
vating the material realm, endeavoring that it be raised 
to the level of its hidden, spiritual potential. The School 
of Hillel derives from the realm of chassadim, Divine 
kindness, and its Divine service follows the path of 
drawing down G-dly light, emphasizing revelation. In 
that context, the very name Hillel can be seen as imply-
ing revelation, as indicated by the phrase,8 behilo neiro, 
“when His lamp shone forth.”

6. Shabbos 21a.

7. Likkutei Torah, Shir HaShirim, 
p. 48c.

8. Iyov 29:3. 

ל אוֹֹמְְרִִים  ֹחַַ וְְהֶֶעְְלֵֵם. וּּבֵֵית הִִ�לֵֵּ �כֹּ
ק – פּּוֹֹעֵֵל וְְגִִילּּוּּי. רַַ�סֵֵּ �יְְּ ֶ � מִִשֶּׁ�

אי  �מַַּ ַ שַׁ� ית  �בֵֵּ ה,  חֲֲנוּּ�כָָּ נֵֵוֹֹרת  ב( 
מַַדְְלִִיק  וֹֹׁשׁן  רִִא יוֹֹם  אוֹֹמְְרִִיםג 
פּּוֹֹחֵֵת  וְְאֵֵילַַךְ�  אן  מִִ�כַַּ וֹֹמנֶֶה  ְ שְׁ�
אוֹֹמְְרִִים  ל  הִִ�לֵֵּ וּּבֵֵית  וְְוֹֹהלֵֵךְְ, 
אן  מִִ�כַַּ אַַחַַת  מַַדְְלִִיק  וֹֹׁשׁן  רִִא יוֹֹם 
טַַעְְמָָא  וְְוֹֹהלֵֵךְְ.  וֹֹמסִִיף  וְְאֵֵילַַךְְ 
כְְנָָסִִין  נֶֶגֶֶד יָָמִִים הַַ�נִִּ אי כְּ�ְ ַ �מַּ ַ דְְבֵֵית שַׁ�
ֹחַַ וְְהֶֶעְְלֵֵם.  )הָָעֲֲתִִידִִים לָָבוֹֹא( – �כֹּ
יָָמִִים  נֶֶגֶֶד  כְּ�ְ ל  הִִ�לֵֵּ דְְבֵֵית  וְְטַַעְְמָָא 
בַַר( – פּּוֹֹעֵֵל  צְְאוּּ כְּ�ְ �יָָּ ֶ הַַיּּוֹֹצְְאִִין )שֶׁ�

וְְגִִילּּוּּי.

אי גֵֵייעֶֶן אַַלֶֶע מָָאל  ַ �מַּ ַ ית שַׁ� – �בֵֵּ
זַַיְְין,  קֶֶען  זִִי  וִִוי  זַַאךְְ  דֶֶער  נָָאךְְ 
ֹחוֹֹת.  �כֹּ אהַַאלְְטֶֶענֶֶע  �בַַּ דִִי  לוֹֹיט 
ל, – לוֹֹיט דֶֶער זַַאךְְ  ית הִִ�לֵֵּ אוּּן �בֵֵּ
לֶֶעקְְטֶֶערְְהֵֵייט  ְ אַַנְְטְְ�פְּ אִִיז,  זִִי  וִִוי 

–

אִִיז:  הָָעִִנְְיָָן  ֹרֶֶשׁ�  שֹׁ� )דֶֶער 
חִִינַַת  מִִ�בְְּ ם  ָ רְְשָׁ� ָ שָׁ� אי  �מַַּ ַ שַׁ� ית  �בֵֵּ
דֶֶרֶֶךְְ  �בְְּ וַַעֲֲבוֹֹדָָתָָם  בוּּוֹֹרת  הַַ�גְְּ
וּּבֵֵית  הֶֶעְְלֵֵם.  חִִינַַת  �בְְּ הַַעֲֲלָָאָָה – 
הַַחֲֲסָָדִִים  חִִינַַת  מִִ�בְְּ ם  ָ רְְשָׁ� ָ שָׁ� ל  הִִ�לֵֵּ
 – כָָה  ָ הַַמְְשָׁ� דֶֶרֶֶךְ�  �בְְּ וַַעֲֲבוֹֹדָָתָָם 
הִִלּּוֹֹ  וֹֹׁשׁן �בְְּ  ל מִִ�לְְּ ילּּוּּי. הִִ�לֵֵּ חִִינַַת �גִִּ �בְְּ

ילּּוּּיד(. נֵֵוֹֹר, �גִִּ



25 15 She vat  |  What Trees Te ach

9. Talmud Yerushalmi, Rosh HaSha-
nah 1:2.

10. Rosh HaShanah 16a.

11. Devarim 20:19.

The Potential or Its Manifestation

2. The New Year for Trees is marked at this time 
of year because this is when the trees cease drawing 
their nourishment from the previous year’s rainfall 
and begin drawing new nourishment.9 The rainfall 
of the new year begins providing nourishment for 
the trees four months after the Heavenly judgment 
regarding rainfall was made.

Our Sages10 teach that the Heavenly judgment 
regarding rainfall is issued during the Festival of 
Sukkos, starting on the fifteenth of Tishrei. Four 
months later, on the fifteenth of Shvat, the trees be-
gin to receive their nurture from it.

Nevertheless, the determination of the Heaven-
ly judgment regarding rainfall is not a cut and dry 
matter. On a revealed level, the judgment takes place 
on the Festival of Sukkos, starting on the fifteenth of 
Tishrei. Nevertheless, in a hidden state, the judgment 
is made on the first of that month, Rosh HaShanah, 
since Rosh HaShanah is the Day of Judgment for 
the entire world, including all its details,10 including 
rainfall. It is only that, in actual fact, the judgment is 
issued on the fifteenth of Tishrei.

The trees actually begin deriving nurture from 
the rainfall of the new year four months after the 
judgment is revealed. Accordingly, it follows that, 
in a hidden manner, the new nurture begins on the 
first of Shvat – four months after the judgment re-
garding rainfall was determined in a hidden state. 

This explains the difference of opinion between 
the two schools: The School of Shammai, which 
maintains that the determining factor is the poten-
tial – even though as of yet, it is hidden – holds that 
the first of Shvat is the New Year for Trees. By con-
trast, the School of Hillel, which maintains that the 
determining factor is the actual reality, holds that 
the fifteenth of Shvat is the New Year for Trees.

נָָה  ָ � הַַשָּׁ� רֹֹאׁשׁ  פוּּן  עִִנְְיָָן  דֶֶער  ב. 
הֶֶערְְן  יימֶֶער  �בֵֵּ דִִי  אַַז  אִִיז,  לְְאִִילָָוֹֹנת 
דִִי  פוּּן  חַַיּּוּּת  זֵֵייעֶֶר  זַַיְְין  יוֹֹנֵֵק  אוֹֹיף 
גֶֶעלָָאפֶֶענֶֶעם יָָאר,  ְ וַַואסֶֶערְְן פוּּן אָָ�פְּ
יי זֵֵיי אַַ נַַייְְעֶֶ  ט זִִיךְְ אָָן �בַַּ אוּּן עֶֶס וֹֹהי�בְְּ

יְְנִִיקָָהה.

פוּּן  וַַואסֶֶערְְן  דִִי  וָָואס  זְְמַַן  דֶֶער 
ן יְְנִִיקָָה,  ן אָָן צוּּ גֶֶע�בְְּ נַַייְְעֶֶם יָָאר וֹֹהי�בְְּ
זֵֵיי  וִִוי  דֶֶעם  נָָאךְְ  ים  ִ חֳֳדָָשִׁ� פִִיר  אִִיז 

וֶֶוערְְן נִִדּּוֹֹן.

רֵֵי  ְ שְׁ� �תִִּ ט"ו   – )סוּּכּּוֹֹת(  חַַג  �בְְּ
פִִיר  אִִין  אוּּן  יִִםו  ַ הַַ�מַּ עַַל  נִִדּּוֹֹנִִין   –
ן  בָָט – וֹֹהי�בְְּ ְ ים אַַרוּּם – ט"ו שְׁ� ִ חֳֳדָָשִׁ�

יימֶֶער. ן יְְנִִיקָָה דִִי �בֵֵּ זֵֵיי אָָן צוּּ גֶֶע�בְְּ

חַַג,  �בְְּ נִִדּּוֹֹנִִים  יִִם  ַ הַַ�מַּ וָָואס  דָָאס 
וּּבְְגִִילּּוּּי.  פּּוֹֹעֵֵל  �בְְּ ין  �דִִּ דֶֶער  דָָאס  אִִיז 
אֶֶחָָד  כֹֹחַַ וּּבְְהֶֶעְְלֵֵם אִִיז דָָאס �בְְּ ער �בְְּ אָָ�בֶֶּ
נָָה – אֶֶחָָד  ָ � רֵֵי, וָָוארוּּם רֹֹאׁשׁ הַַשָּׁ� ְ תִִשְׁ� �בְְּ
ל הָָעוֹֹלָָםז,  רֵֵי – אִִיז דָָאךְְ נִִדּּוֹֹן �כָָּ ְ תִִשְׁ� �בְְּ
מַַיִִם.  נִִכְְלָָל  אוֹֹיךְְ  אִִיז  דֶֶעם  אִִין  אוּּן 
דָָאס  קוּּמְְט  פּּוֹֹעֵֵל  �בְְּ וָָואס  נִִיט  מֶֶער 

רֵֵי. ְ תִִשְׁ� ט"ו �בְְּ אַַוֹֹריס �בְְּ

דִִי  פוּּן  יְְנִִיקָָה  דִִי  אַַז  אלְְד  וִִוי�בַַּ
גִִילּּוּּי פוּּן דִִי נַַייְְעֶֶ וַַואסֶֶערְְן  יימֶֶער �בְְּ �בֵֵּ
ין  �דִִּ זֵֵייעֶֶר  נָָאךְְ  ים  ִ חֳֳדָָשִׁ� פִִיר  קוּּמְְט 
נַַייְְעֶֶ  דִִי  אַַז  אוֹֹיס,  קוּּמְְט  גִִילּּוּּי,  �בְְּ
 – בָָט  ְ שְׁ� �בִִּ אֶֶחָָד  �בְְּ אִִיז  הֶֶעְְלֵֵם  �בְְּ יְְנִִיקָָה 
הֶֶעְְלֵֵם. יִִם �בְְּ ַ ין הַַ�מַּ ים נָָאכְְן �דִִּ ִ פִִיר חֳֳדָָשִׁ�

אי וָָואס זֵֵיי  ַ �מַּ ַ ית שַׁ� דֶֶערְְפַַאר אִִיז �בֵֵּ
הֶֶעְְלֵֵם, הַַאלְְטְְן, אַַז  ֹחַַ �בְְּ גֵֵייעֶֶן נָָאכְְן �כֹּ
נָָה לְְאִִילָָוֹֹנת,  ָ � בָָט רֹֹאׁשׁ הַַשָּׁ� ְ שְׁ� אֶֶחָָד �בִִּ �בְְּ
פּּוֹֹעֵֵל,  תַַר  �בָָּ אָָזְְלִִי  �דְְּ ל  הִִ�לֵֵּ וּּבֵֵית 
רֹֹאׁשׁ  בָָט  ְ שְׁ� �בִִּ ט"ו  �בְְּ אַַז  הַַאלְְטְְן, 

נָָה לְְאִִילָָוֹֹנת. ָ � הַַשָּׁ�



טב”ו בשט26   |   לקוטי שיחות

12. See Taanis 5b.

13. Sanhedrin 98a.

14. Yechezkel 36:8.

According to this reasoning, we see that even 
the School of Shammai agrees that the realiza-
tion of the potential of the New Year for Trees 
– the day on which they truly receive their new 
nourishment – is the fifteenth of Shvat.

Becoming Fruitful

3. A correspondence to the New Year for Trees 
also exists concerning humans, as indicated by 
the verse,11 “Man [resembles] a tree of the field.”

The defining characteristic of a tree is that it 
produces fruit, and from its fruit grow additional 
trees that also produce fruit.

Similarly, all Jews must produce fruit, i.e., 
influence others in their surroundings – in the 
synagogue, in the yeshivah, and in their com-
munities as a whole. They should try to affect all 
those with whom they come in contact, influenc-
ing them so that others will join in Jewish life and 
practice.

The blessing granted to them is that those 
whom they influence should resemble them 
and share their inner vitality. This is the greatest 
blessing that a tree can be given, as our Sages say,12 
“Tree, tree, with what shall I bless you? … [I bless 
you] that [all] your saplings shall be like you.”

The fulfillment of the blessing, “that [all] 
your saplings shall be like you,” relates to our 
Sages’ discussion in Tractate Sanhedrin.13 After 
listing several signs that will herald the coming 
of Mashiach, the Talmud quotes the verse,14 “You, 
mountains of Israel, sprout your branches and bear 
your fruit for the sake of My people because they 
will soon come,” and concludes, “There is no clearer 
sign than this,” meaning, this is the most definitive 
indication of Mashiach’s imminent arrival.

ית  לוֹֹיט דֶֶעם קוּּמְְט אוֹֹיס, אַַז אוֹֹיךְְ �בֵֵּ
פּוֹֹעֵֵל פוּּן  אַַז דֶֶער  זַַיְְינֶֶען וֹֹמדֶֶה  אי  ַ �מַּ ַ שַׁ�
ר  ה עָָשָׂ�ָ ָ � חֲֲמִִשָּׁ� נָָה לְְאִִילָָוֹֹנת אִִיז �בַַּ ָ � רֹֹאׁשׁ הַַשָּׁ�

בָָט. ְ שְׁ� �בִִּ

נָָה לְְאִִילָָוֹֹנת  ָ � ג. דֶֶער עִִנְְיָָן פוּּן רֹֹאׁשׁ הַַשָּׁ�
ן, וִִוי  ְ אִִיז פַַארַַאן אוֹֹיךְְ אִִין דֶֶעם מֶֶענְְטשְׁ�

דֶֶהח. ָ י הָָאָָדָָם עֵֵץ הַַשָּׂ�� טֵֵייט �כִִּ ְ עֶֶס שְׁ�

דֶֶער עִִנְְיָָן פוּּן אִִילָָן אִִיז וָָואס עֶֶר אִִיז 
פְְרוּּכְְטְְן – פוּּן  גִִיט  עֶֶר  יוֹֹרת –  ֵ �פֵּ ה  עוֹֹשֶׂ�ֶ
וֶֶועלְְכֶֶע עֶֶס וַַואקְְסְְן אוֹֹיס נָָאכְְדֶֶעם נָָאךְְ 

יוֹֹרת. ֵ י �פֵּ אִִילָָוֹֹנת עוֹֹשֵׂ�ֵ

אַַ  זַַיְְין  אִִיד  יֶֶעדֶֶער  דַַארְְף  אוֹֹיךְְ  אַַוֹֹזי 
וּּל, אִִין  יעַַ אוֹֹיף זַַיְְין סְְבִִיבָָה, אִִין ׁשׁ ִ �פִּ ְ מַַשְׁ�
כְְלַַל – אוֹֹיף דִִי אַַלֶֶע אִִידְְן  יבָָה אוּּן �בִִּ ִ יְְשִׁ�
דַַארְְף  זִִיךְְ,  טְְרֶֶעפְְט  עֶֶר  וֶֶועלְְכֶֶע  מִִיט 
זָָאלְְן  עֶֶס  זַַיְְין,  יעַַ  ִ �פִּ ְ מַַשְׁ� זֵֵיי  אוֹֹיף  עֶֶר 

צוּּקוּּמֶֶען נָָאךְְ אִִידְְן.

אִִיז,  אִִים  גִִיט  מֶֶען  וָָואס  רָָכָָה  �בְְּ דִִי 
 – וֹֹמתוֹֹ  כְּ�ְ זַַיְְין  זָָאלְְן  נְְטִִיעוֹֹת  זַַיְְינֶֶע  אַַז 
נִִימִִיּּוּּת.  ְ זַַיְְינֶֶע �פְּ וִִוי עֶֶר אַַלֵֵיין אִִיז – וִִוי 
פַַאר  רָָכָָה  �בְְּ עסְְטֶֶע  �בֶֶּ דִִי  אִִיז  דָָאס  וָָואס 
אִִילָָן  אִִילָָן  זָָאגְְן,  רַַזַַ"ל  דִִי  וִִוי  אִִילָָן,  אַַן 
וֹֹמתְְךָָט  הְְיוּּ נְְטִִיעוֹֹתֶֶיךָָ כְּ�ְ �יִִּ ֶ ה אֲֲבָָרֶֶכְְךָָ, שֶׁ� ָ �מָּ �בַַּ
דִִיר  אִִיךְְ  זָָאל  וָָואס  מִִיט  בּּוֹֹים,  )בּּוֹֹים, 
זָָאלְְן  פְְלַַאנְְצוּּנְְגֶֶען  דַַיְְינֶֶע  אַַז  ן,  ְ ענְְטשְׁ� �בֶֶּ

זַַיְְין וִִוי דוּּ אַַלֵֵיין(.

נְְטִִיעוֹֹתֶֶיךָָ  זַַיְְין  וֶֶועט  עֶֶס  עַַת  ַ שַׁ� �בְְּ אוּּן 
ים אִִין  וֹֹמתְְךָָ, אִִיז וִִוי דִִי גְְמָָרָָא אִִיז מְְסַַ�יֵֵּ כְּ�ְ
כֶֶת סַַנְְהֶֶדְְרִִיןי, נָָאךְְ דֶֶעם וִִוי עֶֶר רֶֶעכְְנְְט  מַַ�סֶֶּ
עַַת עֶֶס וֶֶועט זַַיְְין  ַ שַׁ� ין, אַַז �בְְּ ה קִִ�צִִּ ָ �מָּ אוֹֹיס �כַַּ
אוּּ"יא, אֵֵין לְְךָָ  שְׂ�ְ נוּּ וּּפֶֶרְְיְְכֶֶם �תִִּ �תְְּ "עַַנְְפֵֵיכֶֶם �תִִּ
אֱֱמֶֶת'עֶֶר  דֶֶער  אִִיז  ה. דָָאס  מִִ�זֶֶּ ה  מְְגֻֻ�לֶֶּ קֵֵץ 

יחַַ קוּּמְְט. ִ סִִימָָן אַַז מָָשִׁ�



27  15 She vat  |  What Trees Te ach

15. Cf. Rashi, Devarim 22:21.

When we hold fast to the tree of life – our 
holy Rebbeim and the teachings of Chassi-
dus – and influence other Jews through these 
teachings, inspiring them to also connect to the 
Rebbeim and the teachings of Chassidus, our ef-
forts will bear fruit. “Your saplings will be like 
you”; we will be able to proudly proclaim, “See 
the seedlings that I have raised.”15 This will be a 
sign of the approach of the Future Redemption 
to be led by Mashiach.

י,  דְְחַַ�יֵֵּ אִִילָָנָָא  �בְְּ אָָן  זִִיךְְ  הַַאלְְט  מֶֶען  אַַז 
וְְתוֹֹרַַת  ים  ִ דוֹֹשִׁ� הַַ�קְְּ רַַבּּוֹֹתֵֵינוּּ  ת  ַ � קְְדֻֻשַּׁ� בוֹֹד  כְּ�ְ
יעַַ  ִ �פִּ ְ מַַשְׁ� דָָאס  אִִיז  מֶֶען  אוּּן  הַַחֲֲסִִידוּּת, 
אִִיז  עֶֶס  יז  �בִִּ אִִידְְן,  צְְוֵֵוייטְְן  אַַ  אוֹֹיף  אוֹֹיךְְ 
קֶֶענֶֶען  וֶֶועט  מֶֶען  אַַז  וֹֹמתוֹֹ,  כְּ�ְ נְְטִִיעוֹֹתָָיו 
אַַ  אִִיז  דָָאס  י,  לְְ�תִִּ �דַַּ �גִִּ ֶ שֶׁ� דּּוּּלִִים  �גִִּ רְְאוּּ  זָָאגְְן 
ה  אוּּ�לָָּ �גְְּ דֶֶער  פוּּן  ץ  הַַ�קֵֵּ קִִירוּּב  אוֹֹיף  סִִימָָן 

יחַַ צִִדְְקֵֵנוּּ. ִ הָָעֲֲתִִידָָה עַַל יְְדֵֵי מָָשִׁ�

)משיחת ש”פ בשלח, ט״ו בשבט, תשט״ז(

בוכרת לו, ב. א(	
עוקצים רפק ג, הנשמ יא. ב( 

ש	בת כא, ב. ג(
לקוטי תהרו שיר שהירים מח, ג. ד(	

ישורלמי ראש הנשה פ״א ה״ב. ה( 
ר	אש הנשה טז, א. ו(

דאָָרט. ז(	
דברים כ, יט. ח( 

ז	ע תענית ה, ב. ט(
צח, א. י( 

יחזקאל לו, ח. יא(	





CREDITS:

Copyright by Sichos in English

Rabbi Eliyahu Touger
Rabbi Sholom Ber Wineberg
Translators 

Rabbi Sholom Zirkind
Rabbi Zalmy Avtzon
Content Editors 

Uriella Sagiv
Copy Editor

Yosef Yitzchok Turner 
Typesetting 

Spotlight Design 
Layout and Cover

Mayer Preger 
Advisory Board

Rabbi Shmuel Avtzon
Director, Sichos In English

הרה”ת ר’ משה יהודה בן ר’ צבי יוסף ע”ה
Rabbi Moshe Kotlarsky OBM, 
whose commitment has brought this sacred initiative to fruition




